

## त्रजीत प्रशाद जैंन ठेकेदार—सभापति जैन मित्र मंडल, देहली

#### प्राक्कथन

जैन मिन मर्रहल मारत के जैनों की एक प्रमुख साहास्यक सरथा है, संन् '१६'१५' मैं देहली में इस सरथा का निर्माण हुआ। इस सरथा ने अपने ४१ वर्ष के जीवन में समाज उपयोगी बहुत से कार्य किये हैं, परन्तु इसकी दो विशिषताए हैं।

सर्व प्रथम — जैन धर्म श्रीर साहित्य का प्रचार ऋाज तक यह संस्था १३१ पुरितर्क जैन धर्म पर नागरी, श्राप्त जी तथा उर्दू भाषा मे जैन तथा श्रजैन लेखको द्वारा लिखित प्रकाशित कर लाखी की सस्या में बाँट चुका है।

द्वितीय — समस्त भारत में 'महावीर जयन्ती उत्सव' मनाने की प्रथा को श्रारम्म करने का श्रेय इसी सस्था को प्राप्त है। श्राज इसी संस्था के प्रयस्न स्वरूप ही भारत के कोने कोने में 'महावीर जयन्ती' मनायां जाती है। देहली मे पिछले ३५ वर्षों से मगडल सार्वजनिक स्थान परेड प्राउन्ड, गाँधी प्राउन्ड मे विराट रूप से तीन दिन तक महावीर जयती मनाता श्रारहा है। जिसमे भारत राज्य के मठी गए, विदेशों के राजदूत, तथा श्रन्य ससार प्रसिद्ध नेता भगवान महावीर के प्रति श्रद्धांजिल श्रापंत करते है। मित्र मण्डल का मुशायरा जो कि प्रति वर्ष किया जाता है, महावीर जयन्ती उत्सव को चार चाद लगा देना है।

मण्डल के सीमाण्य से इस वर्ष आचार्य भी देशभूषण जी महाराज का चतुर्मास देहली में हुआ। आपकी भाषण शैली इतनी प्रभावशाली तथा रोचक है कि प्रति िन सहस्तों प्राणी आपूषे शायणों से धर्मास्तत जान करते रहे। मण्डल के प्रधान मंत्री श्री महताव सिंह जी तथा मंत्री खान पत्रा साल जी (प्रकाशक दैनिक तेज) के हृदय में अभिला उत्पत्न हुई कि आचार्य भी जी के द्वारा रिवत एक ऐसी पुस्तक प्रका-शित की जाय जिसमें मनुष्य जीवन का समस्त सार गर्मित हो। आप दोनों ने आचार्य भी से प्रार्थना की और उसो प्रार्थना के फल स्वरूप यह पुस्तक आपके सामने प्रस्तुत है। आचार्य भी ने इस पुस्तक में बुद्धाया है कि 'नर' अर्थात् मनुष्य वा आत्मा किस प्रकारअपने ही कमों हास 'नारायस' अर्थात् 'सगवान' 'प्रमात्मा' वन सकता है। पुस्तक बहुत ही सादी तथा रोचक भाषा में है और एक बार आएम्भ करने पर अन्त तक पढ़े विना छोडन। सम्भव नहीं होगा।

श्चाल के समाज में श्चाचार्य श्री जैसे महापुरुषों की श्चत्यन्त श्राय-श्चकता है। श्चापके द्वारा ही श्चाज के सतप्त मानव समाज में शासि तथा श्चहिंसा का पाठ प्रसारित किया जा सकता है।

श्चायका स्वभाव मृदुल श्चीर सरल है। कोष का बिल्कुल भी श्चाभास नहीं है। सदैव श्चाप शास्त्र श्रध्ययन में लीन रहते है। ऐसे संतों का समागम सदैव प्राप्त हो तथा श्चाप दीर्घायु होकर शी मात्र को अहिंसा-श्चीर सत्य का पाठ पढ़ाते रहें यही निरन्तर भावना है।

श्राज मरडल श्रापके द्वारा रचित पुस्तक को प्रकाशित कर स्रपने को धन्य मान रहा है श्रीर इसका श्रमिलाषी है कि श्रापके द्वारा रचित श्रन्य अन्यों व पुस्तकों के प्रकाशित करने का सीमान्य श्राप्त हो।

पाठको से आशा है कि वह इस पुस्तक को अवनायेंगे तथा इसमें दिवे गये उपदेश को ग्रहण कर लाम उठायेंगे।

स्रवीत प्रशाद जैन (ठेडेदार) मधावति

श्रदीश्वर प्रसाद जैन M. A.

मन्त्री



परम पूज्य श्री १०८ विद्यालङ्कार बाल ब्रह्मचारी श्राचाये देशभूषणजी महाराज ता० २२-४-५६

# श्री १०८ पूज्य आचार्य श्री देशभूषण सनि महाराज जी

बर्म्बई प्रान्त के बेलगाँव जिले में कोयलपुर नाम का प्रसिद्ध शीम है, जिसमें सत्यगौंड नाम के आवक रहते थे। वे इस गाँव के मुस्तिया ये, उनकी धर्मपत्नी का नाम अक्वावती था । वह दोनों ही धर्म परा-यश थे। इन देवी जी की कृत्वि से पूज्य श्री देशभूषण जी का जन्म सम्बत १६६४ में हुआ था. इनका जन्म का नाम बालगीह था ! माता जी इस समार को असार जान कर इनको तीन मास का ही लोड़ कर चल वसीं और पिका जी ने भी इनसे अधिक मोह न रक्ला श्रीर १ वर्ष पश्चात वे भी परजीक सिधार गये। श्रव इनका जीवन दुःखमय बन गया। इनकी नानी जी ने इनका पालन पोषश किया। १६ वर्ष की अवस्था में ही आपने कनाड़ी और महाराष्ट्री भाषाओं का विद्याध्ययन कर लिया । इनके चाचा जी इनकी पैतृक सम्पत्ति(नुमादि) की देख भाल करते थे। वे तथा इनके मामा जी इनके विवाह सम्बन्ध की आयोजना कर रहे थे कि इतने में संयोगवश श्री १०८ जैकीतिं जी मुनि महाराज का शुभागमन हुन्ना । उस समय ये १६ वर्ष के थे और इनका भाव मिथ्यात्व की और मुका हुआ था। इन्हें धर्म का ज्ञान नहीं था. मुनि महाराज का निमित्त और उपदेश लाभ मिलते ही इनमें अमें जाएति हो गई और गुरु के चरशों में ही इन्होंने अपना मन लगा विया । गुरू ने आहा दी कि द्रम हमारे पास न रह कर धर पर ही शास्त्र-स्वाध्याय किया करी । उनसे इन्होंने जैन धर्म से प्रथम श्री सी

के अन्य जैसे सिद्धान्त प्रवेशिका, द्रव्य-सग्रह, रत्नकर्ग्ड श्रावकाचार के श्राप्ययन का नियम लिया। इन ग्रन्थों के श्राप्ययन के पश्चात् ये गुरू के पास गये तब उन्होंने इनको उपदेश दिया कि अब खाने पीने में भच्य अभन्य का ध्यान रख कर अभन्य पदार्थों का त्याग करो। सबसे प्रथम उन्होंने बैंगन, प्याज, वीडी, पान श्रादि का त्याग कुराया श्रीर दो तीन महीने तक पास मे न रहने का श्रादेश दिया श्रीर श्रम्य आवको से वहा कि देखो कि यह नियम पालन कर रहे हैं या नहीं। पूरी जाँच के बाद गुरु ने इनसे अष्ट मुल गुण धारण कराये. तब लोगो ने यह देख कर कि कहीं घर बार छोड़ कर न चले जार्वे जल्दी विवाह करने की सोची । उसी समय गुरु जी श्री १०८ जैकीर्ति जी श्री सम्मेद शिखर जी की यात्रा करने जा रहे थे तब इन्होंने कहा कि हमें शिखर जी की यात्रा कर ब्राने दो तब तक विवाह मम्बन्ध की कोई चर्चा न करो । गुरु जी का समागम करके अपने निजी खर्चे से शिखर जी की यात्रा को चल दिये श्रीर वहाँ पहुँच कर सभी टोको की श्रानन्द पूर्वक बन्दना कर जब श्री पार्श्वनाथ भगवान की टोक पर पहुँचे तब गुरु जी से इन्होंने प्रार्थना की कि महारात अब तो इस असार संसार से मुक्त होने के लिए मुक्ते दीचा दीजिय गुरु जी ने तब इन्हें छुटी प्रतिमा के जत वहां टोक पर दिये क्योंकि उन्हें निश्चय हो गया था कि श्रव यह वत नहीं छोड़े गे। यात्रा करने व पश्चात् ये फिर घर नहीं गये और ६ मास गुरु जी के साथ रहे। जब रामपुर दुर्ग पहुंचे वहा गुरु जी ने कहा कि अपन तुम मुनिवत ले सकते हो तय चतुर्मास के बाद सी पी में जो रामटेक तीर्थ है वहाँ लगभग १० इजार भावको के समद्ध ये मुनि दीचा लेने को तैयार हो गये। इतनी श्रल्प श्रायु मे इनके मुनि दीचा लेने पर जनता वहा ही आश्चर्य करने लगी और कहने लगी कि पहले च्चल्लक या ऐलक होना चाहिए। तब गुरु ने कहा कि आप लोग आश्चर्य न करें हमे पूर्ण विश्वास है कि ये सुनि वत हदता से पालेंगे !

लोगों में किर भी विरोध किया तब गुढ़ जी ने कहा कि अच्छा भाई पहलें एक महीने की ऐलक बत ले ली । गुरु श्राह्मा से १ महीने ऐलक रह कर भी कुँ बल गिरी जहां से भी देशभूषण कुलभूषण सुनि मोच गये हैं, बिहार करते हुए उसी सेत्र में जा पहुंचे वहाँ इन्होंने फिर गुरु जी से प्रार्थना की कि हे सुरुदेव इस दोन्न पर न्यूब हम अवश्य ही शुनि दीचा दे दीजिये, तब गुंर जी ने यहीं मुनि दीचा दे दी। अब क्या शा गुरु के समागम में दो तीन वर्ष रहने से विद्याध्ययन का पूर्ण लाभ मिल गया। इन्हें नस्कृत में प्रथम भाग घनजय नाम माला ऋादि ग्रन्थों को भली भौति समभतया । श्रानेक देश देशान्तरी में बिहार करते हुए श्री गोम्टे-श्वर में चतुर्माम हो गया। इस चतुर्मास में कनाड़ी काव्य का पूर्ण श्रभ्यास किया । वहाँ से नागपुर पहुचे । उस समय ये केवल मराठी मे उपदेश देते थे। हिन्दी-नागरी का ज्ञान बहुत कम था। फिर सिवनी पहचे । नहां की जनता ने आपह करके तीन मास तक रोक रक्खा, श्री प० समेरचन्द दिवाकर ने महाराज को हिन्दी पढाना आरम्भ कर दिया श्रीर कुछ ही काल मे अञ्चली हिन्दी बोलने लगे। जब नागपुर मे चौमासा हुन्ना वहा प० शान्तिनाथ शास्त्री ने महाराज को सर्वार्थ सिद्धि व जीवकाँड पढाया। फिर वहां से बिहार करके शिखर जी की यात्रा करते हुए बनारस पहुचे। वहाँ के भक्तगणों ने आग्रह करके चातुर्मास कराया श्रीर महाराज ने मद्रास प्रान्तों में विहार करते हुए निजाम स्टेट (हैदराबाद र ज्य) के रामपुर जिले से प्रवेश किया। इस वस्ती में केवल ८ घर जैनियों के थे और मसलमान अधिक होने से इस नगर में दिगम्बर जैन मुनि का प्रवेश करना ऋत्यन्त कठिन था। वहां के आवकों ने नगर से बाहर सेउ इरधरन्नपा के बगले पर ठहरने क व्यवस्था कर दी थी। पर महाराज ने पूछा कि मदिर कहा हैं ? हम दर्शन श्रवश्य करेंगे तब लोगों ने कहा कि महाराज मदिर मुसलमानी की किले के ग्रन्दर है। वहा जाना ग्रसम्भव है। तब महाराज ने ग्रायह

किया कि इस दर्शन करने के लिये अवस्य जावेंगे ! तक केवल दो एक आवक ही साथ चले,महाराज ने वाजार में होते हुए किले में प्रवेश किया श्रीर श्री जी के दर्शन कर दूसरे मोइल्ले के वाजार में होते हुये बंगले पर ह्या गये । उस समय ६ वज चके ये श्रीर महाराज श्राहार शरू ही कर रहे थे कि ३०० मुमलमानों की सशस्त्र भीड़(लाटी तलवार भाला लिए हए) ने स्न कर बाले को घेर लिया । तब महाराज ने उपसर्ग आया जानकर ब्राहार का स्थाग कर दिया श्रीर साहस पूर्वक भीड़ की सममाया वे लोग ग्रहां से लौट गये पर कलक्टर के यहा जाकर अर्जी दे दी कि राज्य में नग्न साधु न रहने पार्वे । सेठ भी कलक्टर के पास पहुँचे । कलक्टर में सेट का स्वागत किया श्रीर श्राने का कारण पूछा। तब उन्होंने कहा कि सीमाग्य से नगर में इसारे गुरू का श्रमागमन हो गया है। वे नग्न रहते हैं। ख्रत आप भी उनके दर्शनार्थ पधारें। तब कल स्टर ने पूछा कि क्या यही साधु हैं । मुसलमानो ने कहा कि हा, यही माध हैं। कलक्टर ने सब सच्चा हाल जान कर श्रजी फाइ कर फेंक दी श्रीर स्वय अपनी कार में बैठ कर उसी समय बगले पर दर्शनों को श्राये । उनके हृदय पर जैन मुनि का ऐसा प्रभाव पढ़ा कि कलक्टर ने सारी पुलिस बुलाली श्रीर बड़े जलूस के साथ मदिर जी के दर्शन करा कर बगले पर वापस लाये । फिर महाराज का प्रवचन सन कर कलक्टर श्रति ही श्रानन्दित हुश्रा श्रीर वहा ही क्श लोच करने को श्राका दे दी। केशलींच दो बजे शुरू होकर चार बजे समाप्त हुआ । कलक्टर बी श्राँखों से श्रश्र धारा बहने लगी। श्रीर समीमहाराज की जय बोलने लगे ह

श्री महाराज यहा से गुलवर्गा पधारे श्रीर यहाँ चार पाँच दिन तक ठहर कर गुलवर्गा से श्रालन्दा की तरफ बिहार किया मार्ग मे सध्या हो गई। वहा एक नाले के पुल के नीचे ठहर गये। साथ मे केवल दो या तीन श्रादमी थे। श्रचानक बादल उठा श्रीर जोर से वर्षा हुई। नाला बह गया। महाराज सामायिक में थे उनकी छाती तक पानी चढ़ गया। राजी होने से वे कहीं को बिहार नहीं कर सकते ये केवल एक पत्थर का सहारा लिए हुने वहाँ ही बैठ गये। जब पास के गाव में स्वबर पहुंची तब सब लोग दौड़े झाये और महाराज को कन्धे पर बिठाकर 'पानी से बाहर निकाला। दूसरे दिन १० बजे महाराज आलन्दा पहुँचे।

श्चालन्दा से बिहार करते हुए महाराज श्री नागपुर पक्षारे और महाराज का चौमासा नागपुर में हुआ। चौमासे के बाद महाराज श्री गोमट स्वामी जी की यात्रा के लिए सब सहित निजाम स्टेट में पथारे। खबर पाते ही निजाम ने स्वय अपने दग्बारियों सहित आकर महाराज जी का स्वागत किया और ७ मोल की दूरी से बड़े जलून के साथ हैदराबाद ले गये। श्रीर मदिर के दर्शन कराकर अपने केसर-बाग में ठहराया और दिन के लिए मदिरा व माँस का बाजार बन्द करा दिया और आठ दिन तक सरकारी पुलिस भी इन्मपैक्टर सहित महाराज जी की सेवा में लगी गही। प्रतिदिन जो उपरेश होता था वे लिख कर ले जाते थे श्रीर अपन्त में जो उपसर्ग हुये थे, उनकी च्या मा ी।

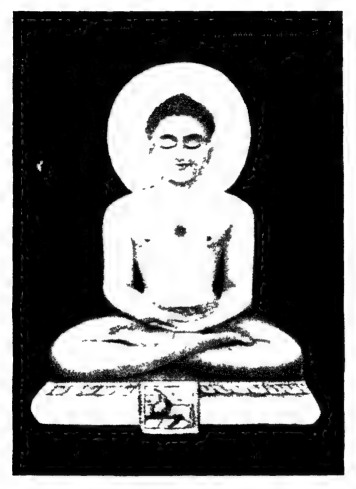
निजाम साहब ने फिर यह फरमान निकाला कि हमारे राज्य में यह महाराज जहां भी जायें वहां सभी इनकी सपा करें श्रीर कहीं पर भी इनके विहार में श्रापत्ति न श्राये। यह सब महाराज के तपश्चरख का प्रभाव है कि इत्ना बड़ा राजा मुसलमान होने पर भी कुक गया श्रीर उसने जैन धर्म का सस्कार किया।

तदनन्तर महाराज श्री अने क देशों में बेलगोल बगले र मद्रास हैदराबाद गुलववर्गा झालन्दा अमरावती नागपुर विहार आश्वातुन्जय जी, गिरनार जी श्रो सम्मेद शिखर जी बनारस लखनऊ अयोध्या सुमेर गज

बाराबंकी टिकेस नगर कासपुर इटावा आगरा जयगुर औ, महाबीर प अपादि में पैदल विद्वार करते हुए वाक स्ट-५-४४ को दिव जैन मन्दिर ्बी क्वा सेठ देहली में पथारे और यहा चतुमांस में ठहुर कर महाराज भी ने अनेक ह्यास्त्रों का निर्मीग्र तथा अनुवाद किया और प्रतिदिन मुस्दिर ,जी में अवचन किया। इनके अवचन भी उपदेशुसार संगृह भाग १, २ मे पुस्तकाकार हो गये हैं महाराज श्री के चुरुणों में प्रमुख प्रमुख व्यक्ति , बैसे ब्री जुगल किशोर जी बिरला भी सी० एस० श्रायनगृर जज सुप्रीम कोर्ट तथा अन्य युरोप्यन्ज महाराज के दर्शनों को पधारे थे। श्री विरक्षाः जी ने तो महाराज श्री की शेली पर मुग्ध होकर विरला मन्दिर में भी महाराज का भाषण कराया या नहीं अनेक अर्जन हजारा की मस्या में एकत्रित हुए ये, स्त्रीर चतुर्मास के बाद पहांड़ी धीरज पर २॥ महीने तक धर्म प्रभावना कर काधले को कुमारी इलायची देवी की दीचा देने के लिये विदार किया जहा जैन तथा अजैन की लाखो की सख्या की उपस्थिति मे महाराज श्री ने कुमारी इलायची देवी को चुल्लिका पद की दिचा देकर उसका नाम अनन्तमती रक्त्वा बहा से महाराज श्री हस्तनागपुर चेत्र की ख्रोर विहार कर गये।

> महनाबसिंह जैन B. A, L L. B... प्रधान मंत्री

# चहिंसा के चवतार 'भगवान महाबीर'



दुनिया के लिये बीर ने वैराग लिया था। वह राज था या ताज था सब त्याग दिया था।। जन मित्र महल, देहली।



## नर से नारायग

<del>\*</del>-\*

िशी १०८ सामार्थ हेशभूषस्य जी महाराज हुत ] संवक्ताचास्य ।

> प्रसम्य श्रीबीरजिनेन्द्रपष्ट्मम् । भव्या जनानाम् भवतारसार्थे ॥ भी देशभ्वसम्बद्धनिरम्पवृद्धिः । बच्यामि भी वीरवासी पुनीतम् ॥

भाईबो, माताश्रो और बहनो !

आज हमने इस कोटीसी पुस्तक में सम्पूर्ण मानव प्राणी, भागां और बहिनों के लिये आपनी बुद्धि के अनुसार भगानन महाबीर की उस अमर वार्णी को सममाने का प्रयत्न किया है, जिसके द्वारा क्षेष्ण मानव पर की प्राप्ति का उपाय बताया गया है। भगवान महाबीर स्वामी ने सम्पूर्ण विश्व को मानवता का पाठ पदा कर तथा सक्ष्मे मार्ग का शिक्षण देकर लाखों मानव प्राणियों को जीवन के परम लक्ष्य पर पहुँचा दिया है और

श्राज भी बहुत से मानव जीवन के उस परम ध्येथ की श्रीर बड़ी रफूर्ति के साथ अप्रसर होते आ रहे हैं। इस लोक तथा परलोक में सुल श्रीर शॉति का सर्वे किया संज्ञाना प्रत्येक मानव के भीतर छिपा हुआ है। इस छिपी हुई अट्ट सम्पत्ति को पुरुषत्व के द्वारा ही धीरे २ प्राप्त किया जा सकता है, अन्यथा नहीं। भगवान महावीर की बाली से इसी सम्पत्ति को खोजनेकी शिका मिलती है। भगवान महाबीर स्वामी जिस अहिंसा के प्रतीक हैं वही ऋहिंसा का मार्ग सर्व देशों को सुल और शान्ति की ऋ।र मीधा ने जानेवाला है। उस मार्ग में किसी भी प्रकार का कोई विवाद या ऋड्चन नहीं है। इस मार्ग में चलने वाले जीवो का कभी भी किसी आपत्ति का सामना नहीं करना पड़ेगा। यह मनुष्य को मानवता का पाठ पढ़ाने के लिये एक ही महान राज मार्ग है। यदि मानव इस मार्ग को छोड़कर अन्य किसी मार्ग से चलेगा तो वह ऋषने इष्ट स्थानपर बहुँचने से वंचित रह जायगा। फिर लौट कर जब वह इसी मार्ग का सहारा लेगा तभी उसे मार्ग की प्रावि होगी।

भगवान् महावीर ने उस सर्वात्कृष्ट मुख्यस्य ग्थान से पहुँच कर अनादि काल से महान् भयानक संसार रूपी अटबी में पड़े हुये जीव को निकालने के लिये, करूणा करके उस विकट मार्ग को सरलता से बताकर निष्कटंक कर दिया। यदि कोई भी प्रासी अपने पुरुषार्थ के बल से उस मार्ग पर शनैः शनैः चलने का साहस करेगा तो निश्चय ही एक दिन वह अपने सुख शान्ति स्य इष्ट स्थान को पहुँचकर प्राप्त करेगा।

हम इस पुस्तक में भव्य समारी मानव को यह बतलाना चाहते हैं कि यदि प्राणी भगवान महावीर के उस श्रिहिसामय पथ पर चलनं का प्रयास करता रहेगा तो वह पुरुषार्थी सामव थोड़े ही दिनों में स्वयं भगवान बन सकता है और सर्वोच्च झान का श्रिषित बन कर इस विश्व भर में या परलोक में उत्कृष्ट पद का धारी गिना जायेगा, इसी लिये इस मार्ग का वा शिच्या का श्रमुकरण करना ही मानवता है।

इस भगवान महावीर के वारे में यहाँ पर उनका परिचय देने की कोई आवश्यकता नहीं है। स्वामी कीन के और कहाँ के रहने वाले थे, इत्यादि बातों का पाठकों को जैन शास्त्रों से परिचय होगा ही, लेकिन किर भी कुछ अपरिचित्त मानवों के लिये उनका परिचय संचेप मे करा देना ही उचित समभते हैं।

भगवान महावीर के तीर्थंकर बनने के पहले २३ अन्य तीर्थंकर और हो चुके हैं। उनके भी नाम से यहाँ उन अपरिचित भाइयों को परिचित करा देना अत्यन्त आवश्यक है।

सबसे पहले त्राज कल जो भागवत या महामारत में वृषभ देव का चिरत्र सुनने में जाता है और हिन्दू वैदिक प्रंथों में उनकी कथा या चरित्रमीं जूर है, हिन्दू लोग उन्हें उत्कृष्ट त्याग की मूर्ति, नीति में निपुण और उनके उपहेशों में आधिकतर मान्यता मानते हैं। जब वृषभहेंच ने आपने सी पुत्रों में सं सबसे बढ़े पुत्र भरत को अपना राज्य सीप दिया था तथा धर्म, अथे, काम इन तीनों पुरुषार्थों को न्याय पूर्वक साधन कर अंत में मोज पुरुषार्थ की प्राप्ति के लिये परम हंस दिगम्बर बत धारण कर कोने २ में सम्पूर्ण मानव प्राणी के आतम कल्याण के सक्षे मार्ग का उपदेश दिया और अझानी मानव प्राणी को अहिंसामय प्रमं का मार्ग दर्शीया।

वं ही भगवान-वृषभदेव जैनियो के प्रथम तीर्थंकर है। उन्हीं नीर्थं कर ने अपने पुत्र भरत चक्रवर्ती की जिसके नाम से इस टैश का नाम भारतवर्षे प्रचित्तत है, अपना सम्पूर्ण राज्य वैभव हैकर स्वयमेव दिगस्बरी जैन दीका धारण की और अंत में अपने निर्विकल्प समाधि ध्यान के द्वारा सम्पूर्ण कर्म मल की नष्ट कर शिवषद सा महा पर को प्राप्ति को। इसलिये जैन लोग उन्हें महा के माम से मुकारते हैं। भगवान महाचीर के समान उन्होंने भी श्रिहिंगा अर्थ का प्रचार किया भा तथा सम्पूर्ण संसारी मान-मता को सबसे पहले वर्ग, अर्थ, काम पुरुषार्थ का उपदेश दिया श्रंत में उन्होंने मोक कुरुवार्थ का उपदेश देकर मोक मार्ग की परिपाटी की चलाया। आदिनाथ अर्थात व्यमदेव तीर्थकर भगवान के मोज जाने के बार चीथे काल में परम्परा से २३ श्रीर तीर्थंकर हुए जिन्होंने कामदेश को भी जोत लिया था त्रीर सम्पूर्ण भव्य प्राणियों की अपार संसार सागर से पार कराने के सिन्धे नहाज के समान थे। उनके नाम निम्मिलिसिम प्रकार है।

१४ तीर्थंकर '—(१) वृषमनेव (माहिनाम) (२) खाजितमाथ (३) सम्भवनाय (४) खाँभिनम्दनगाय (४) सुमति नाथ (६) पद्म प्रभु जी (७) सुपार्श्वनाथ जी (६) चन्द्र प्रभु जी (७) शीतल नाथ जी, (११) श्रेथांस नाथ जी (१२) वासुपुज्य नाथ जी (१३) विमलनाथ जी, (१४) अनन्त नाथ जी (१४) धर्मनाथ जी (१६) शान्तिमाथ जी (१७) कु'यमाथ जी (१८) महिनाथ जी (२०) सुनिसुत्रत नाथ जी (२१) नमिनाथ जी (२२) महिनाथ जी, (२३) पार्श्वनाथ जी, (२३) भगवान महावीर।

## तीर्थंकरों की उत्पश्ति का क्रम--

जाय तींसरे काल में ३ वर्ष साढे काछ कहीने काकी रहे वे सब वृष्यमाथ अनवाम घोषा गर्वे के और ताब प्रोचे कात में ३ वर्ष साढ़े चाठ महीने बाकी रहें थे तब भी महायीर स्वामी बोक गर्वे से । पृष्मदेव की भाव बीरासी सास पूर्व की थी । श्रक्ति नाथ की आयु बहत्तर साल पूर्व की थी। सम्मवनाथ की साठ सास पूर्व भी, श्री अभिनंदन नाथ की पचास साम पूर्व की, भी सुमति नाथ की ४० लाख पूर्व की, औ पद्म प्रभु की ३० लाख पूर्व की, श्री सुपारचेनाय की २० सास्त पूर्व की, श्री अनूप्रभु की १० लाख पूर्व की, श्री पुक्पावन्त की २ लाख पूर्व की, बी शीतलनाथ की एक साल पूर्व की. थी के कांस काथ की नर शास वर्ष की, श्री वासुपुरुष की बहत्तर लाल वर्ष की, बीविनसनाथ की ६० सास्त वर्ष की, जी अनंत नाम की ६० सास्त वर्ष की, श्री अर्म माम को उस ताल वर्ष की, भी मांतिमाथ की १ सास्य वर्ष की, भी कु बनाब की ध्र हजार वर्ष की, भी अवहनाश की सीक्सी हजार चर्ष की, जी महिलाब की पचवत इजार वर्ष की, भी सुनि कत की तीस रूजार वर्ष की, श्री बोरीमकाथ की क्स हजार वर्ष की, भी जिमाश की एक इजार वर्ष की, जी पार्ककाथ की सी वर्ष भी, और मगवान महाबीर स्वामी की ७२ वर्ष की छात् थी।

## सनी तीर्वकरों की डल्बिक का समय-

श्रीवृषमदेव के मोस्र जानेके बाद १० लास्त करोड़सागर बीत जाने के बाद श्री अजित नाथ उत्पन्न हुए वे। अजितनाथ के नीस् जाने के बाद '३० लार्स केरीड सागर बीत जाने के बाद श्री

सम्भवनाथ उत्पन्न दुए थे। इनके मोच्च जाने के १० लाख करोड़ सागर बीत जाने पर श्री ऋभिनंदन नाथ उत्पन्न हुए थे। इनके मोच जाने के ६ करोड़ सागर बीत जाने पर भी सुमति नाथ जी उत्पन्न हुए थे। इनके सिद्ध होने के ६४ हजार करोड़ सागर बीत जाने पर श्री पद्मप्रस् उत्पन्न हुए थे। उनके मोश्र जाने के बाद नी हजार करोड़ सागर बीत जाने पर श्री सुपार्श्व नाथ हुए थे। इनके ६ सौ करोड़ सागर बीत जाने पर भी चंद्र प्रभु मगवान हुए थे। फिर ६० करोड़ सागर बीत जाने पर श्री पुष्पदंत हुए थे। इनके ६ करोड़ सागर बीत जाने पर श्री शीतल नाथ उत्पन्न हुए थे। उनके मोक जाने के १०० सागर ६६ लाख २६ हजार एक वर्ष कम करोड़ सागर बीत जाने पर श्री भे यांस नाथ भगवान हुए थे। इनके ४४ सागर बीत जाने पर वासुपुज्य हुए से। उनके २० सागर कीत जाने पर विमल नाथ हुए थे। उनके ६ सागर बीत जाने पर श्री अनंतनाथ हुए थे। इनके मोक्त जाने के ४ सागर बीत जाने पर भी धर्मनाथ हुए थे। उनके पोन षल्य कम ३ सागर बीतने पर श्री शांतिनाथ हुए थे। उनके आधा पल्य बीत जाने पर श्री कुथ नाथ हुए थे। उनके एक हजार करोड़ वर्ष कम चौथाई पत्य बीत जाने पर श्री श्रारनाथ हुए थे। उनके एक हजार करोड़ वर्ष बीत जाने पर भी मिल्लनाथ हुए थे। इनके ४४ लाख वर्ष बीत जाने पर श्री मुनिसुत्रत नाथ हुए थे। इनके ६ लाख वर्ष बीत जाने पर भी निमनाथ हुए थे। इनके ४ साख वर्ष बीत जाने पर श्री नेमिनाथ हुए थे। इनके ८३ हजार सी पचास वर्ष बीत जाने पर श्री पार्श्वनाथ हुए थे। उनके २५० चर्ष बीन जाने पर श्री भगवान महावीर-हुए थे।

## तीर्थकरों के शरीर की ऊंचाई-

श्री वृष्भदेव के शरीर की ऊँ बाई ४०० धनुष की, श्री अवितनाथ की ४४० धनुष थी, श्री सम्भव नाथ की ४०० धनुष थी, श्री अभिनन्तन नाथ की ३४० धनुष थी, श्री सुमितनाथ ३०० धनुष, श्री पद्मप्रभु की २४० धनुष, श्री सुपार्श्वनाथ की २०० धनुष, श्री चन्द्र प्रभु की १४० धनुष, श्री सुपार्श्वनाथ की २०० धनुष, श्री श्रीतलनाथ की ६० धनुष, श्री विमलनाथ की ६० धनुष, श्री विमलनाथ की ६० धनुष, श्री विमलनाथ की ६० धनुष, श्री व्यानन्तनाथ की ४० धनुष, श्री विमलनाथ की ४४ धनुष, श्री शान्तिनाथ की ४० धनुष, श्री इम्थनाथ की ३४ धनुष, श्री शान्तिनाथ की ३० धनुष, श्री मिलाथ की २४ धनुष, श्री अपन्ताथ को ३० धनुष, श्री मिलाथ की २४ धनुष, श्री सिनाथ की १० धनुष, श्री निस्नाथ की १४ धनुष, श्री तिमनाथ की १० धनुष, श्री निस्नाथ की १० धनुष, श्री निस्नाथ की १० धनुष, श्री पार्श्वनाथ की ६ हाथ, श्री भगवान महाबीर की ७ हाथ की थी।

## समी तीर्थकरों के अन्म स्थान-

श्रयोध्या ,श्रयोध्या, श्रयोध्या, श्रयोध्या, श्रयोध्या, कौशांबी काशी, चन्द्रपुर, काकन्ती, भद्रपुर, सिंहपुर, चन्पापुर, कंपिला, श्रयोध्या, रत्नपुर, हस्तिनापुर, हिस्तनापुर, हस्तिनापुर, मिथला राजगृह, मिथिला, सौरीपुर, वास्त्रसी, कुन्डपुर, वे श्रनुक्रम से २४ तीर्थंकरों को जन्मपुरिया के नाम हैं।

### पास बद्धाचर्य---

श्री वासुपूज्य जी, श्री मिल्लिनाथ जी, श्री पार्श्वनाथ जी, श्रोमिलिनाथजी कौर की अनवाम महावीर वे पॉच ठीर्घकर कुकार श्रवस्था से ही टीचित हुए थे श्रीर कास नमचारी वे और वाकी तीर्थकरों मे राज्य करके टीका ली भी।

## तीर्यकों के विसा के नाम-

श्री नाभिराज, श्री जितामित्र, श्री जितारी, श्री संवरराय, श्री मेघप्रभ, श्री धरणस्वामा, श्री सुप्रतिष्ठि श्री महासेन, श्री सुप्रीय, श्री हढरथ, श्री विष्णुराय, श्री यसुपूज्य श्री कृतवर्मा, श्री सिंहसैंम श्री भानुराय, श्रो विश्वसेन, श्री सूयप्रभ, श्री सुर्द्धान,श्री कुम्मराय, श्री सुमित्रनाथ, श्री विजयरथ, श्री समुद्रविजय, श्री अश्वसेन, श्री सिद्धारथ ये अनुक्रम से २४ तीर्यकरों के पिता थे।

## तीर्थंकरों की माताओं के नाम-

श्रीमती मरूदेवी, श्रीमती विजयादेवी, श्रीमती सुसेनादेवी. श्रीमती सिद्धार्थदेवी, श्रीमती मंगलादेवी, श्रीमती सुसमादेवी, श्रीमती पृथवदिवी, श्रीमती सुलक्षणाईवी, श्रीमती रामानेषी, श्रीमती सुनन्दादेवी, श्रीमती विमलादेवी, श्रीमती विजयादेवी, श्रीमती रसमादेवी, श्रीमती सुकिर्तिदेवी, श्रीमती सुर्वादेवी, श्रीमती ऐरादेवी, श्रीमती रमादेवी, श्रीमती विजयादेवी, श्रीमती श्रामती प्रमावतीदेवी, श्रीमती विजयादेवी, श्रीमती श्रिवदेवी, श्रीमती वामादेवी, श्रीमती विजयादेवी, वे श्रानुक्य से २४ तीर्थंकरों की माताओं के नाम है।

## १२ चक्रवर्श---

जैतियों में १२० वक्तवर्क हुए हैं, जिन सवका जन्म सरहा चेत्र में हुन्ना है १ वे। सामी वक्तवर्ती भरत सबद के तका नेंग तिथि व चौतह एक के स्थानमें थे कीर। बाबे के विकास राजा दबके बरस। कमलें की सेवह करके बेग उबके नाम इस अकार हैं —

श्री वृषभरेव के समय में प्रथमजो चक्रवर्ती हुये उनका नाम भरत चक्रवर्ती था। चक्रवर्तियों के नाम क्रमसे इस प्रकार हैं ने भएतः सगर, मधवा, सनन्तुमार, शान्तिनाथ, कुन्थनाथ, च्रारनाथ, सुभूम, महापद्म, हरिषेण, जय, बद्धहन्त । इस प्रकार जैनियों में ये १२ चक्रवर्ती थे।

श्री वृषभदेव के समय में पहला चकवर्ती, श्रीश्राजित नाथ के समय में दूसरा; चकवर्ती शीसल और क्षेश्र चकवर्ती श्री चर्मनाथ और शामितनाथ के मन्बकात में, ध्वें चकवर्ती शामितनाथ के, क्षेठे चकवर्ती चन्नमाथ थे, ७ वें चकवर्ती खरनाथ थे, श्राठवर्ते चकवर्ती खरनाथ और स्वताथ के मध्यकाल में, ६ वां चकवर्ती सिताथ और सुत्रसाथ के पध्य काल में, १६ वां चकवर्ती सुत्रताथ और नीमनाथ के मध्य काल में, ११ वां चकवर्ती नीमनाथ और नीमनाथ के मध्य काल में और १२ वां चकवर्ती नीमनाथ और रोमनाथ के मध्य काल में और १२ वां चकवर्ती नीमनाथ और रोमनाथ के मध्य काल में और १२ वां

## नी नारायस के नाम-

श्रव श्रामे नी नारायए के नाम वतसाते हैं। श्राध्वयीय, तारक, मेरू, निशुन्म, मधुकैटम, बलि, प्रश्लाव; रायस, जरासिंध ये नी नारायस के नाम हैं।

### नी प्रतिनारायसके नाम-

त्रिष्ठष्ठ, द्विपृष्ठ, स्वयम्भू, पुरुषोत्तम, श्रामी, (नरसिंह) पुन्डरीक, द्वा, लक्षमण और इत्या वे नी प्रतिनारायण हुए हैं। नारायण और प्रतिनारायण होनों ही अर्द्धचक्रवर्ती होते हैं। ये सभी लोग निदानसे उत्पन्न होते हैं, इसलिये सभी नरक्ष्मामी होते हैं।

## नौ नारह—

भीम, महाभीम, रुद, महारुद्र, काल, महाकाल, दुर्मुख, नरमुख, उन्मुख ये नी नारद हुए है।

## २४ कामदेव--

याहुबलि, श्रमिततेज, त्रिधर, शान्तभद्र, प्रसेन-जित, चन्द्रवर्षे श्रानिमुक्त, सनत्कुमार, वत्सराज, कनक्प्रभ, मेघवर्ष, शान्तिनाथ, कुन्धनाथ, श्रर्दनाथ, विजयराज, श्री चन्द्र, श्रनल, हनुमान, वली, सुदरीन प्रशुक्त, नागकुमार, श्रीपाल, जम्बू-स्वामी ये चौबीस कामदेवों के नाम हैं। इन सभी को जैन शास्त्र मे ६३ शलाका पुरुष कहते हैं श्रीर ये महान् प्रताप शाली महात्मा गिने जाते थे।

जैन धर्म में अनादि काल से इसी प्रकार तीर्थंकर होते रहते हैं और पुन. पुन. जैन धर्म का उत्थान करते रहते हैं। जैन धर्म में सृष्टि के कर्ता को नहीं मानते हैं और पंचभूतों से जीय की उत्पत्ति भी नहीं मानते हैं। जैन धर्म. में द्रव्य भी अनादि है। जीव आदि के साथ कर्म भी अनादि माने गये हैं। जीव अनादि, कर्म अनादि और कालअनादि, इस प्रकार जैन धर्म में तीनों अमादि माने गये हैं। इसीक्रिये समवान महावीर तीर्थंकर ने मोच्च पुरुवार्थ के लिये सम्पूर्ण कर्मों की निर्जरा करने के लिये सबसे पहले धर्म, ऋथं, काम, तीन पुरुवार्थी का साधन बतलाया है। इन तीन पुरुवार्थी की न्याय पूर्वक साधन करके अन्तिम मोच पुरुषार्थ साधन करना ही मानव शरीर की सफलता बतलाया है। इसिलये भगवान महाबीर ने नर से नारायण बनने के लिये अपने आप ही सम्पूर्ण राजपट और सम्पूर्णपरिमह को त्याग करके मीक पुरुवार्व की प्राप्ति के लिये उद्यम किया, तथा जब मोच पुरुषार्थ उद्यम के साथ प्राप्त किया तब वही मोच मार्ग भगवान महावीर ने विरव के प्राची मात्र की समन्नाकर उनको इष्ट स्थान में पहुँचाने के लिये सक्चे अहिंसा धर्म का कोने २ में प्रचार करते हुए अनेक जीवों को संसार क्रवी समुद्र से पार कर इष्ट स्थान में पहुँचा दिया अर्थात सुख शान्ति मार्ग में लगा दिया। यही मार्ग जो कि भगवान महाबीर ने बतलाया भा उसी परिपाटी के अनुसार जैमाचार्व भी अहिंसा धर्म का प्रचार कर अज्ञानी मानव जीवों का कल्याण करते आ रहे हैं। उसी कल्यागकारी मार्ग का प्राचर आज इस भारतवर्ष के कोने २ में महात्मा गांधीजी ने भी किया, स्रोर उसी ऋहिंसा शस्त्र से उन्होंने भारतवर्ष का कल्याण किया। चाज भी चहिंसा की आवाज जो सुनने में चा रही है वह भगवान महावीर के ही शिक्षण का प्रताप है।

भगवान महावीर कीन थे, इसका वर्शन आगे किया जायगा और उपर्यु क परम्परा सभी तीर्थकरों का वर्शन हो गया है। संसारी मानव प्राणियो, मगवान महावीर आगे चल करके तुमको क्या शिक्ण देते हैं ? इसे यहि तुम लच्च पूर्वक सुनोगे तो

हिंदित होगा कि इस म्तुष्य पर्योग की सार्यकरों स्या है ?

ययवान् महाबीर कीन थे इसका संविध्य में वर्षान करेंगे।

्ह्रसः बरतः होत्र से सम्प्रधः नासक एक देश है जो कि बृह्रतः ही शुभवायक है और बहुत सुन्दर नगरों से सुन्नोभित है। जिसको आजकत विहारपान्त कहते हैं उसी से हुक्डपुर नाम का एक नगर है। उस नगर में राजा सिद्धार्थ राज्य करते थे जो धर्म अर्थ कम तथामी का मारों पुरुषार्थ को सिद्ध करने बाले थे। अने क राजाओं का समुदाय उनके बरण कमलों की सेवा करता था। वे महाराज कामधेव के सवान सुन्दर थे, शतुओं को जीतने वाले थे, दाता थे, धर्मातमा थे, जीति को जानने वाले वे आहंसा वर्म को प्रसिपूर्ण करनेवाले वे, सम्बन्ध में सुन्दर के समान थे, व्यर्थत् राजा सिद्धार्थ समस्त गुर्ह्हों से सुन्दित को लानने वाले थे, व्यर्थत् राजा सिद्धार्थ समस्त गुर्ह्हों से सुन्दित हो। उनकी महारानी का नगम त्रिसला होनी था। वह किस्सत होनी क्या की त्रान थी, सर्वाचम थी, करनेवाल के समान उसका सुन्दर शुक्त था, हिरण के समान विशाल मेत्र थे, सुन्दर हाथ वे और मुन्दि के समान काल अधर त्था राजा सिद्धार्थ की काल के समान समस्त

दिशाओं को रवेत करती बी ऐसे के सहासण सिदार्थ कर सुन्दरी समी के साथ अल्ल भोमते हुए समय क्याति करते थे। अस्पवान महायीर स्थामी के जन्म कल्याए से श्रेश्व बहीने क्याते इन्हाकी 'आक्षा से देवकए बहाराज तिसदार्थ के चर रसों की वर्षा करते 'थे, उनकी आक्षा से आठों दिक् कम्पार्थ वस्त्र आंभरण चारण करनी हुई अल्लाको से बाकरतो यो तथा क्योर भने मनोहर देवियां माता की से बा अस्पी। थी। किसी दिन वह महारानी

त्रिसला देवी राजभवन मे कोबल दीवा पर कुल से सो रही थी, क्सी निक-कक्षने ।पुत्र। उत्कवि के बारे में १६ श्रुध सूचक स्वधन कारों। आतः काल महत्त्वनी ने अपने अति से स्वपन का पता एका। राजां सिद्धार्थ ले क्रिसला देवी को सुख शान्ति उत्पन्न करते । के लिये । स्वाप्तों का :कल सममाया कि नेके गर्भ से महान असाप असती तीर्थंकर का जन्म होगा। इसहान को सुन करके माता भवदृत आमित . हुई और भगवान महाकीर के अवसार की सूचना पाकर वह अपने । अन्य की व्यद्धत 'सक्तज्ञ यमस्ति । सगी। उन स्थ्यमी को । असी समय देशने के दिन, "अर्थात आबाद शुक्ता पच्छी के दिन कुक्ले सहिक्सानः से अवसरिक होकर अगवान उसके अर्ध ने आए। क्र्योदिक देवों हे सिंहासन क्रियायमान हुए कीर अवधि झाना से कानकर वे सर्व वेव : अध्येतवा बकामृष्णों से माता :की कूजा कर अवने २ स्वान में बक्ते वर्षे । ऐसे प्रतावशाक्षी पुरुषों के लिये कीस नहीं कावेगा है अर्थात् सभी आयेथे। उन्हीं असवान को 'बैंग शुक्ता 'तेरसं के 'बिनं अब कि सभी बह उक्व क्यान में वे औरकान शुभ धानक महारानी जिसला देवी ने श्वास्थान महावीर स्वामी को । जन्म दिया । उस/स्थाय स्वय किसीएँ निर्मल हो नई, सुंगन्धित वायु कलने लगी, आकाश से पुरुषों की वर्षाः होने लगी और दुम्दुनी बाजे काले सते। भगनान महावीर स्वामी के जन्म लेते ही उनके तीर्श्वकर नाम के महापुरूय उदय से इन्द्र के सिंहासन एएक साथ कम्यायमान हो गये, 'सभी देवों न्ते अवधि सामा के द्वारा अभवाम यहावीर का-जम्म जान लिया। · हसी समय श्रामी क्रिय क्रीर त्यारों प्रकार के देवा अपने अपने 'क्षाजी । क्षाजी के साथ 'कुरहपुर में । क्षाये । राजमहन में प्रमानर

इंडारिक सब देवों ने माता के सामने विराजमान धनवान की देखा और भक्तिपूर्वक उनको नमस्कार किया। इंडाखी ने माता के सामने तो मायामकी बालक रख दिवा और उस बालक को गोडी में लेकर अभिषेक करने के लिये सीधर्म इंद्र की लींग दिया। संध्यम इंद्र ने भी बातक भगवान को शेरायत हाथी पर विराजमान किया और आकाश मार्ग के दारा अनेक बैत्यासयों से सुरोभित मेरमर्वत पर समन किया। उस समब देव सभी बाजे बजाने लगे, किन्नर जाति के देव गीत गाने लगे स्रीर देवागमास्रों ने श्र'गार, वर्पण, बाल (पंखा) स्नाटि लंबास इस्य धारण किये। मेरु पर्वत पर पांडुक वन में जाकर पांडुक शिला के समीप पहुँचे। वह शिला सी बोजन सम्बी, प्यास योजन चौड़ी और आठ योजन ऊँची थी। उसुपर एक मनोक्र सिहासन था, उस पर देवों ने बातक (भगवान) को विराजनान किया और फिर वे सकित से कन्नोधूत होकर भगवान का श्राभिषेक (स्तान) उत्सव करने क्ष्मे । बांक् श्रीर सुवर्ण के बने हुए एक हजार जाठ कलशों से कोहोहिद समुद्र का जाल सक्तर इंशरिक हेवों में भगवान का क्रिभिषेक किया। इस क्रिभिषेक से मेरु पर्वत कम्पायमान हो गया परन्तु बालक (भराधान) निश्चल ही बने रहे। उसी समय इन्द्रादिक देवों को भगवान तीर्थंकर प्रमहेव का स्थाभाविक बल मालूम हुआ। तदनन्तर इंट्रादिक देवों ने जन्म मरण आदि के दु स दूर करने के लिये जल, चन्दन श्रादि श्राठों शुभ द्रव्यों से स्वर्ग मोच को देने वाली भगवान की पूजा की। भगवान जिनेन्द्रदेव की पूजा सूर्व की प्रभा के समान है। जिस प्रकार सूर्य की प्रभा प्रकाश करती है, अन्धेरे का नाश करती है और कमलों को प्रकृत्नित करती है उसी प्रकार

भगवान की पूजा धर्म रूपी प्रकाश को फैलानी है, पाप रूपी धन्धेरे को नाश करती है और भन्य जीवों के मनरूपी कमलों को प्रपृक्षित करती है। इंडादिस देवों ने उस धालक का नाम बीर रक्ता। उस समय अनेक अप्सराएँ और अनेक देवों के साथ प्रसम्मता पूर्वक सब इन्द्र नृश्य कर रहे थे। मितशान, भुतशान, और अवधिज्ञान इन तीवों आनों से सुशोजिस है वे वाले भयवान को वालकों के योग्य वस्त्राभूक्यों से सुशोजिस है वे वाले भयवान को वालकों के योग्य वस्त्राभूक्यों से सुशोजिस है वे वाले भयवान को वालकों के योग्य वस्त्राभूक्यों से सुशोजित किया और जिर अपनी इस सिक्षि के लिये उन सब इंडादिक देवों ने भयवान की स्तृति की।

तहसमार वालकं अवस्था का उक्तंपन कर वे असवान पीयन अवस्था को प्राप्त हुए। उनके शरीर को काति सुवर्ष के समान थी और शरीर को ऊँबाई साब हाथ थी। उनका शरीर वि:स्वेदता (पसीने का न आजा) आदि जन्मकाल से ही उत्पन्न हुए दहा अतिश्वों से सुशोभित था। ऐसे जीर अगवान ने कुमार काल के तीम वर्ष व्यतीत किये।

## वैराग्य अवस्था

तीसवर्ष बीत जानेपर विना किसी कारएके संसारको अनित्य समम्बद्ध वं बुद्धिमान् भगवान् कमें को शान्त करने के लिये विषयों से विरक्त हुए। जिनका हृदय मोच में लग रहा है ऐसे वे भगवान् अपने निर्मल अवधिकान से अपने पहले भवों को जानकर अपने आप प्रतिबोध को प्राप्त हुए, अर्थात् उन्हें आत्म ज्ञान स्वयमें बुआ।

सोकांतिक देवों का भगवान के वृति संबोधन---

उसी समय लोकांतिक देव आए, उन्होंने आकर भगवान

की नमस्कार किया और कहा कि हे प्रभी ! तपरचरणः के छारा कर्मी की नाश कर आप शीध ही केवल ज्ञान की प्राप्त की जिने। इस प्रकार निवेचन कर वंः लोकातिक हेब अपने स्वान की पतंत्र गर्बे । तटमन्तर यैशामक्क भगवान अपने माता पिता को शान्तिपूर्वक, सबस्यकर ममोहर पातको वे सवार, हुए। उसः पासको को उठाकर काकाश आर्ग के द्वारा इन्त्र- के चले। इस प्रसार के भाषामान नागानक जाता का मान में गहें होने वहाँ पर असी। ने उन्हें पालकी से उतास कीर एक स्कर्तिक शिक्षा पर वे समाधान उत्तर दिशा की और मुँह करके विराजमान हो पाये 1 महावुद्धिकान भगवामाने मार्मकीर्फ इस्सा: दश्मी के दिनः सावकातः के समय जिन शीका धारसानी काँद समसे प्रथम पाठोपवास(तेका) करते का नियम भारता किया। उस समय अगवान ने जो मच मुच्टि जीवन किया उन वासों को इस्त्र, ने रत्नमकी विस्त्री मे रक्ला और उसे से जाका बीरसागर में (प्रशाया ) जो तपश्चराय रूपी लहमो से शोभायमान हैं और चाहों क्रामा से विभूषिय है. एसे उन भगवान को इन्द्रादिक सभी देव नमस्कार कर अपने 📯 स्थान की चले गये। पारणा के दिन वे बुद्धिमान भगवान दीपहर के समय कुरुय नाम के राजा के घर गये। राजा ने नवधा भक्ति पुरक'भगवान को आहार'निया तथा भगवान आहार प्रहण करके श्रांचयहान देकर उस घर से निकल कर वन की चले गये। उसी समय उस दान के फल से ही उसके बाद देवों ने राजा के घर पंक श्राश्वर्धों की वर्धा की (रत्नवर्धा, पुष्पवर्धा, जय जय शब्द, दुंद्भियों का बजना और दान की प्रशसा ) सी ठीक ही है-पात्रों को टान हैने से धर्मारंगा लोगी को लक्सी की प्राप्ति होती हिंदी।

## विविध उपसर्ग विश्वय-

भव्य मानव प्राशियो ! तुबको यह बात विदित ही होगी कि
महान धीर वीर पुरुष पर चाहे कितनो ही आपित्त क्यों न आ
जाय तो भी वे अपने आत्म ध्यान से दिमते नहीं। वे मेरु
पर्वत के समान सदा स्थिर रहते हैं और अपने शान्त मय रस से
विन्नतित नहीं होते। इसी तह भगवान महावीर ने अपने
आत्म ध्यान में स्थिरहोक्तर बाह्य पदार्थों को हेय माना
था और असरह अविनाशी सक्ने उपादेय को ही अपने जीवन
का मार्गवनायाउसी से भगवान महावीर कहलाये।

पूर्व जन्म के बैरी एक दुष्ट इन्द्र ने निरपराधी उन तपस्वी भगवान पर उस बन में उपसर्ग करना शुरू किया। संसार में प्राय देखा जाता है कि निरपराधी साधुआं पर प्राय सकट स्वाता ही है। इसी के अनुसार कहा है—

निरपराध निवेर महा श्वित तिनको दुष्ट लोग मिल मारें, कोई सैंच सम्म ने बांधें, कोई पावक में परआरें। तहां कोप नहीं करें कदाचित पूर्व कर्म विचारें, समरथ होय सहें बच बन्धन, ते गुरू सदा सहाय हमारें॥

भन्य मानव प्राणियो । तुम जानते होगे कि संसार में हो मार १ एक निवृत्ति मार्ग और दूसरा प्रवृत्त मार्ग होता है प्रवृत्त से मनुष्य की संसार स्थिति बढ़ती है और शुभाशुम कर्मी का ध उसमें होता है। किन्तु साधारण मनुष्य उसको सहारा लेकर निवृत्ति मार्ग की और बढ़ता है। निवृत्ति में कर्मो की निर्जरा है

श्रीर संसार की कम नोरियों को जीत कर उस पर विजय पाने का सम्मवसर है। परन्त यह मार्ग अधिकतर कठिन और दक्कर है। साधारण यनच्य वासना का त्वागी एक दम नहीं हो जाता -उसे अपनी प्रवृत्ति नीरस धर्मनयी बनानी पड़ती है तसी वह निवृति मार्ग का पर्यटक बनता है। पाठक पढ़ चुके हैं कि मगवान बहाधीर ने अपने पहले की भनों से प्रवृत्ति को सुधारता प्रारम्भ कर दिया था। अपनी क्रमारावस्था में हीउन्होंने आवकों के व्रतों का बाम्यास किया था। वे साहसी और वीर बे, मरी जवानी में मुनि हुये और निकृति मार्ग में साधनावें करने लगे। वे जानते थे कि जब तक मनुष्य पूर्णता को प्राप्त नहीं होता, कुतकृत्य नहीं हो जाता तब तक व वे अपना भला कर पाता है और न दूसरों का। आत्या जितने अंशो में अपने स्वाभाव को प्राप्त करता है, उतना ही वह पूर्णता की चोर बदता है, वह परम पट के निकट पहुँचता है। तब वह स्तना अधिक ही लोक हितकर हो जाता है। जो स्वयं मिलन जिसका श्रत करण स्वच्छ नहीं हैं वे भला दूसरों को कैसे शुद्ध और पिवत वना सकता है ? कोवले से दूसरा कोक्ला उज्जत नहीं हो जाता। इसीलिये भगवान महावीर साधना में लीन होकर जीवन के सभी पहलुको का प्रत्यन अनुभव प्राप्त किये थे। वे अपनी श्रातमा को पूर्त सर्वे और सर्वे दशी देखना चाहते थे, क्योंकि उनके सम्मुख लोक कत्याल का महान प्रश्त था। वे मूक भाषा में निवृति की उपासना कर रहे थे और समभावों से प्रकृति की रीतियों का अन्त्रहे बुरे ज्यवहार का अनुभव कर रहे थे। जैन शास्त्रों में भगवान महाबोर को हर्ता और चरित्र निर्म-लता का चोतक कितनी ही घटनाओं के तथा अपमर्गी का बर्मन है. पाठक उन में से कुछ आगे पढ़ें गे और देखेंगे, तिवृत्ति मंग में किस तरह सहन शीलना और साहस से आगे कदम बढ़ाया जाता है।

एक समय बिद्धार करते क्ष्ये भगवान उन्वयनी नगरी मे पहुँचे और वहा के श्रतिमुक्क नामक श्रमान भूमि में रात्रि के समय प्रविमायोग धारण करके सबे हो गये। उस समय उन्यवनी पश्चवित प्रभाका केन्द्र बन रही भी क्योंकि महाकास की पूजा होती थी। भव नामक स्तु पुरुष वहा आसा । तो भगवान स्न शान्ति स्वकृप उसी तरह से बासहा हुआ जिस तरह अन्ति को जल ! पूर्व और के संस्कार उसके हृदय में राख से दके हुने श्रांगारे की तरह धभक रहे थे। यहा निमित्त की हका समते ही वे यञ्चलित हो मने । स्ट खनेक विद्याची का जानकर था । उसने वंगिराट महावीर को कह देने के लिए किसी विश्वा को उठा न रक्ला। साधारण मनुष्य उसके क्रूर कर्म के सामने टिक नहीं सकता था, परन्तु धीर वीर महावीर झानी थे-उनका मोहनीय कर्म जीए। हो रहा था-हृदय में उनके विवेक था-समतारस से बह श्रोत प्रोत था। उस उपसर्ग का-उत कहोर प्रहारी का उन पर कुछ भी असर न हुआ। मोहनीय कर्म की कीएता के कारण वेदनीय भी निस्तेज हो गका। साधारण मनुष्य की विमुख दृष्टि उनमें अतुल भात्मवेदना का अनुभव करती बरन्तु महम्बीर को विजयी बीर की तरह योग सार्ग में आगे बढ़ रहे थे। शारीरिक कह और प्रलोधन उनके निषट नगस्य थे। भव रह उनकी निस्पृहता और समता देखकर धावाक हो रह यथा। उसकी करता काफर हो गई। वह मगवान के चरणों में नतमसक हजा स्रोर उनको श्रितिवीर कह कर उसने जयघोष किया। श्रिहिसा का महत्व उसने हृद्यंगम कर लिया। पशुक्रों को बलि चढ़ाने की कूरता श्रीर निस्साहता उसको जंच गई, श्रीर जनता ने भी तब श्रिपनी गलती देखी।

निस्सन्देह भगवान महावीर पर इस समय बड़े २ दैहिक उपसर्ग आये थे—वे उपसर्ग इतने भगंकर थे कि जिनका वर्णन पढ़ते ही हमारे रांगटे खड़े हो जाते हैं और दिल कांपने लगता है। किन्तु भगवान के उत्कट आत्मवल के सामने वे उपसर्ग उसी तरह फीके पड़ गये थे जिस तरह सूर्य का प्रकाश होने पर चन्द्र-बिम्ब फीका पड़ जाता है। भगवान के अनन्त तेज और प्रभा के सम्मुख वे उपसर्ग प्रभाहीन हो गये। उल्टे उनकी प्रति किया में भगवान का आत्मतेज और अधिक प्रकाशमान हो गया। तब उस इद्र ने अपने को हार स्वीकार कर भगवान महावीर प्रभु को नमस्कार करके उनका नाम महावीर रखकर अपनेस्थान को लीट गया।

## केवल ज्ञान--

इस प्रकार तपरचरण करते हुए भगवान को जब बारह वर्ष बीत गये तब किसी एक दिन ऋजुकूल नाम को नदी के किनारे जृंभक नाम के गाव में वे भगवान षष्ठोवास (तेला) धारण कर शाम के समय एक शालवृत्त के नीचे किसी शिला पर विराजमान थे। उस दिन वैशाल शुक्ला दशमी का दिन था। उसी दिन ध्यानरूपो अग्नि से घातिया कर्मों को नष्टकर उन भगवान ने केयल ज्ञान प्राप्त किया। केवल ज्ञान होते ही शरीर की छाया का न पड़ना आदि दश अतिशय प्रगट हो गये और

चारीं प्रकार के इन्द्रादिक देवों ने आकर लोक अलोक सबको प्रकाशित करने वाले उन भगवान को अक्तिपूर्वक नमस्कार किया। उसी समय इन्द्र की आज्ञा से कुबेर ने चारकोस सम्बा चौड़ा बहुत सुन्दर समवसरण बनाया। अर्थात् समासदन बनाया। वह समबसरख, मानस्तम्भ, घंटा, तोरस, जल से भरी हुई खाई, जल से भरे हुए सरोवर और पुष्पवाटिकाओं से सुरोभित था, ऊँचे धूलिप्राकार से धिरा हुआ था, नृत्यशालाओं से विभूषित था, उपवनों से सुशोभित था, विदिका, अन्तर्भ्वजा, सुवर्णशाला अदि से विभृषित था, सब प्रकार के कल्पवृत्तों से सुरो। भित था और बहुत ही प्रसम्न करने वाला था। उसमें अनेक मकानों की पंक्तियाँ थीं। वे मकान दैदीप्यमान सुवर्ल और प्रकाशमान मणियों के बने हुए थे, अनेक स्फटिक मिण्यों की शालाएँ थीं जो गीत और बाजों से सुरो।भित थीं। उस समवसरत के चारों क्रोर चारों दिशाओं में चार वड़े दरबाजे शे जिसकी अभेक देवगण सेवा कर रहे थे तथा सुवर्ण और रत्नों के बने हुए ऊँचे भवनों से वे दरवाजे शोभाय सान हो।

## मिन्न मिन्न समाओं के नाम---

उसमे बारह सभाएँ थीं। जिनमें मुनि, आर्जिका, कल्पवासी देव, ज्योतिषी देव, व्यंतर देव, भवनवासी देव, कल्पवासी देवांगनाएँ, ज्योतिषी देवों की देवांगनाएँ, मतुष्य और पशु बैठे हुए थे। अशोकबुक, दुंदुभियों का बजना, झत्र, भामंडल सिंहासन, नमर, पुष्पबृष्टि और दिव्यष्वनि, इन आठों प्रातिहायों से वे भगवान सुशोधित थे। उस समय वे श्री वीर भगवान अठारह दोषों से रहित थे, चौतीस आतिशयों से सुशोभित थे, श्रीर उपर किसी सभी सभा के विमृतियों के साथ विसनमान थे इस प्रकार मगवान बीर को सिहासन पर विराजे हुए तीन घन्टे बीत गर्ने तथापि उक्की विक्वभवनि नहीं सिरी। यह वेसकर सीमर्म इन्द्र ने अपने अवधिकान से विचार किया कि वदि गौतम आ जार्य तो भगवान भो दिन्याचनि सिस्ते सम जाय। गीतम को लाने के लिये इन्द्र ने बूढ़े का रूप बजाया जो कि पट पद घर कॉप रहा था और किर वह ब्राह्मक नयर में जाकर गौतम शाला में पहुँचा। उस समय लकड़ी उसके हाथ में थी, मूँह में एक भी दात नहीं या जार बोलते समय पूरे अबर भी नहीं निकलते थे । इस क्रकार जाकर उसने कहा कि हे आहाएं। इस पारकाला में समन्त कालों को जानने वाला और सब प्रश्नों का उत्तर देने वाला कौनसा मन्डब है ? इस संसार में ऐसा मनुष्य बहुत ही दुर्लभ है जो मेरे काव्य को विचार कर उसका यथार्व कर्य सममाकर मेरी जात्मा को सन्तुष्ट करें। इस स्लोक का अर्थ सम्भले से मेरे जीवन का सार निकल आवेगा। आप धर्मात्मा हैं इसलिये त्रापको इस रतोक का अर्थ बतता देना चाहिये। केवल श्रपना पेट भरने वाले मनुष्य संसार मे बहत हैं परन्तु परोपकार करने वाले मतुष्य इस पृथ्वी पर बहुत ही ओड़े हैं। मेरे गुरु इस समय वर्म-कार्य में तने हैं, वे इस समय श्यान में मन्त होकर मोच पुरुवार्य सिद्ध कर रहे हैं और इस प्रकार श्रापना और इसरों का ल्पकार करने में लगे हुने हैं, इसलिये वे इस समय मुक्ते कुछ नहीं अतका सकते । इसी कारण इस काटन का अर्थ समकते के लिये मैं आपके वास आया हूँ, इसलिये आप मेरा उपकार करने के लिये इस काव्य का क्यार्थ कार्य कहिये। इस प्रकार उस बृढे की बस्त सुनकर पाँच सो शिष्य श्रीर टोनो

भाइयों के द्वारा प्रेरित किसा हुआ और शुन बचन कहने लगा कि हे बुद्ध क्या तुनहीं जानता है कि इस पूथ्वी पर समस्त शास्त्रीं के अर्थ करने में पारगत और अनेक शिष्यों का प्रतिपालन करने वाला मैं प्रसिद्ध हूँ। मैं सुन्हारे काव्य के अर्थ को अवश्य बतला डेग्ड कान्त हुस क्याने कान्य का बना अभिमान करते हो बताओं तो सही कि यदि मैं उस काव्य का अर्थ बतला हूँ, तो तुम मुने क्या दोने । इसके उत्तर में उस बूढ़े इन्द्र ने कहा कि है आहारत । यदि आप मेरे काठ्य का अर्थ बसला देंगे तो मैं सब लोगों के सामने आपका शिष्य हो जाऊँगा, श्रीर यदि उस काञ्च का अर्थ आप से न बना तो बहुत अभिमान करने वाले श्राप इन सब विद्यार्थियों और अपने दोनों भाइयों के साथ मेरे गुरु के शिष्य हो जाना। बृढ़े की बात सुनकर गीतम ने कहा कि हा ' यह बात ठीक है, श्रव इस बात की बदलना मत। सत्य बात को सूचित करने वाले ये सब इस बात के साज्ञी (गवाह) हैं। इस प्रकार वह बृद्धा इन्द्र श्रीर गीतम दोनों ही एक दूसरे को प्रतिका में बंध गरे। सो ठीक हीहै-अपने अपने कार्य का अभिमान करने वासे ऐसे कौन से मनुष्य हैं जो अकुत्व (न करने योग्व कार्य) को भी न कर डालते हों। मायार्थ-ऐसे मनुष्य न करने योग्य कार्यों को भी कर डालते हैं। तदनन्तर उस सीधर्म इन्द्र ने गीतम का मान भंग करने के लिये जागम के अर्थ को सूचित करने वाला और बहुत वहे अर्थ से भरा हुआ श्रमोक पढने लगा:---

भर्मद्वयं त्रिविधकाकसमत्रकर्म । षद्द्रव्यकायसहिताः समयेश्व केश्याः ॥ तत्वानि संयमगति सहिता षदार्थे । रंगत्रवेदमनिशं वद चारित्र काषम् ॥

इसका अर्थ यहाँ कि—धर्मद्भयं धर्म के दो भेद हैं, वे हो भेद कीन २ हैं? तीन प्रकार का काल कीनसा है, कर्म सब कितने हें? इस द्रव्य कीन कीन हैं? उसमें काल सहित कीन कीन द्रव्य है, काल किसको कहते हैं, लेखा कितनी और कीनकीन सी है? तत्व कितने और कीन कीन हैं? संयम कितने और कीन कीन हैं? गति कितनो है और कीन कीन हैं? पदार्थ कितने और कीन कीन हैं? मुत झान के अंग कितने और कीन कीन हैं? अनुयोग कितने और कीन कीन हैं? और अस्ति काय कितने और कीन कीन हैं? इन सबका अर्थ आप बतलाइये।

इस प्रकार इंद्र के द्वारा पढ़ा हुन्या काव्य सुनकर गौतम कुछ लिख्न हुन्या न्यार मन में विचार करने लगा कि मैं इस काव्य का क्या न्या न्यार्थ बतला है नियार कर बहा कि साथ बात चीत करने से कोई लाभ नहीं, इसके गुरू के साथ बाद विवाद करू गा। यह विचार कर गौतम ने इद्र से कहा कि चल रे बाह्यण तू अपने गुरू के पास चल, वहीं पर तेरे कहने का निश्चय किया जायगा। इस प्रकार कह कर वे दोनो ही विद्वान सब लोगों को साथ लेकर चल दिये। गौतम ने मार्ग में विचार किया कि जब मुक्तसे इस बाह्यण का ही उत्तर नहीं दिया जाता है तो किर इसका गुरु तो भारी विद्वान होगा, उसका उत्तर किम प्रकार दिया आवगा। इस प्रकार वह मौधर्म दंद गौराम श्रीष्टम की समय शरक में ले जाकर, बहुत ही प्रसन्त हुआ। सौं डीक हैं, क्योंकि चपने कार्य के सिद्ध हो जाने कर कीजमा अनुष्य संतुष्ट नहीं होगा कार्यात सभी होंगे।

जिस समय वह गीतम अपने विद्या के मद में कसा होकर द्वाती अकड़ाते हुए अपने मस्तक की कैंवा कर, अपने से उत्पत्त होकर पाँचसी शिष्यों के साथ अंदर प्रवेश किया कर समय मगवान अपनी शीभा से तीनों ओकों में आश्चर्य उत्पंत्र करने वाले भगवान मानसाम को देख कर उसका मान गतित हुआ और वह अपने यन में विचार करने लगा कि जिस गुरु की पूछ्यी भर में आश्चर्य उत्पन्न करने वाली इतनी विभूति है नह क्या किसी में जीता जा सकता है किमी नहीं।

तदनन्तर भगवान वीर प्रभु के दर्शन कर वह गीतम उनकी स्तुति करने लगा। वह कदने लगा कि है प्रभो! आप कामक्षी योद्धा को जीतने वाले हैं, भन्य जीवों को धर्मोपदेश हेने वाले हैं, अनेक मुनि राजों का समुदाय आपकी पूजा करता है, आप गीनों लोकों को तारने वाले हैं, कर्मक्षी शत्रु का नाश करने में समर्थ हैं और तीनों लोकोंके इंद्र आपकी सेवा करते हैं वहस तरह अनेक प्रकार से भक्तियुत्त होकर स्तुति करके गीतम वे भगवान के चरण कमलों को नमस्कर किया और किर मुन्ति करते हों हो। की इच्छा रसने वाला वह गीतम इंद्रियों के मिध्यों से विराध होंगा, अर्थात वैराग्य धारण किया। उसी तरह विद्या हो पांच सी शिष्यों रक्षा उसके माइयों ने को क्षित्रपूरी दीका विराध कर पहिल्ले साथ के पांच सी शिष्यों रक्षा उसके माइयों ने को क्षित्रपूरी दीका विराध कर पहिल्ले साथ के पांच सी शिष्यों रक्षा उसके माइयों ने को क्षा स्वाप्त हो पहिल्ले कर पहिल्ले हो। ठीक ही है ऐसे वीकरान क्षायान के करराके से पहिल्ले कर

भव्य जीव बसार समुद्र सं क्यों नहीं तर सकते विश्वांत सभी तर सकते हैं। तर्जतर भगवान बीर प्रभु को काला तुरंत की लिसने लोगी और यह काली खुनने बाले अध्य बीवों के हतक रूपी कमल की प्रपुद्धित करने लगी।

आर्थ सडजनी, भगवान महावीर ने अनुपम अक्षय आत्म सुल की प्राप्त के लिये स्वयं त्याग, वैराग्य, नि.स्पृह्ता, वात्सलय, द्या तथा परीपकार आदि की भावनम भाकर सांसारिक समस्त प्राणियों के दु स हुन्द्र की मिटाकर उन्हें ग्रारवत सुख प्राप्त करांन के लिये तप त्याग, वैराग्य, इया, परे, पकार आदि का भावना दशीसी है और आत्मे जाति प्रगट करते का पाठ पद्माया है। यहि हम इसे अपने हृदय ह्या भूमि से उतारकर, श्री वीरप्रमु का वीर वाणी ह्या जल से निचत करते जायंगे, तो नि.सन्देह हमारे हम्य से भगवान महावीर के समान प्राणी मात्र का कल्याणकारा तथा परे। पकारी वाजाकर उत्पन्न है। जायगा और उससे हम उक्ष मानवता की प्राप्त करके अन्त में शीधाति शांध विश्वपति अन सकते हैं।

# सात सत्वों का वर्षन-

भगवान महावीर स्वामी न भव्य प्राणियों के लिये निम्त लिखित सात तत्वों का वर्णन किया है। जीव, अजीव, आस्रव, श्रंध, सबर, निर्जरा श्रीर मोच ये सात तत्व हैं।

जीव का स्वस्तक-जी कन्तरंग और वहिरंग प्रासों से पूर्व का मैं जीस था, वर्तमान काल में जी रहा है और सामे भा

जीविंगा उसे जीव कहते हैं। ये जीव अनाटि काल से स्वयंसिद्ध हैं। इस जीवका कोई कर्ता वर्ता मही है। जीव अनाटि काल वा अनादि द्रव्य से अनादि है। यह जीव पंचमूर्तों से उत्यम हुआ नहीं है क्योंकि पंचमूर्त जड़ पदार्थ हैं और वह हमेशा अप्ट होले रहते हैं। यह जीव भज्य अमज्य के भेद से, संसारों और सिद्ध के मैद से, सेनी असैनों के भेद से या त्रस और स्वावर के मैद से दें। प्रकार का है। उनमें पृष्टितीकायिक, जलकायिक, अनि कायिक, वायुकायिक और वमस्पतिकायिक वे पाँच स्थावरों के भेद हैं। और देहिनूच, तीनहिन्द्रिक, चीइिन्ट्रिय और पाँच हिन्द्रिय ये पार त्रस के भैद हैं। स्पर्शन, रसना, प्राण, चल्ल और कर्ण वे पाँच हिन्द्र्य हैं। स्पर्शन, रसना, प्राण, चल्ल और कर्ण वे पाँच हिन्द्र्य हैं। स्पर्शन, रसना, प्राण, चल्ल और कर्ण वे पाँच हिन्द्र्य हैं। स्पर्शन से यह अनादिकालीन जीवात्मा इन्द्रिय और गन्धादिक में रमण करता हुआ हमेशा संसार में दुःखी उत्थर अमण करता है।

# योगियां तीन प्रकान की है-

१ शेखायर्त २ पद्मपत्र और वंशपत्र । इनमें से शंखायर्त योनि में कभी गर्भ नहीं रहता यह बात निश्चित है। पद्मपत्र योनिसे तीर्थंकर, चक्रवर्ती, नारावण, प्रतिनारायण, बलभद्र आदि पुरुष उत्पन्न होते हैं। तथा वंशपत्र योनि से साधारण मनुष्य उत्पन्न होते हैं। जीवों के जन्म तीन प्रकार से होते हैं। सम्मूच्छ्नेन गर्भ, उत्पाद तथा उनकी योनियाँ सवित्त अवित्त शीत, उद्या, मंदृत, विद्युत, शीने छा, सवित्तविन्त, मंद्रत विद्युत थे नी

प्रकार की है। जिल जीवों के उत्पर उत्प्रका होते समय जरा होती है उसे जराबुज, जो धरहे से क्लम्म होते है, वे झंडज और जिनके ऊपर जरा नहीं बाती है कीर उत्पन्न होते ही भागवे सगते हैं वे पोत कहलाते हैं। वे तीनों प्रकार के जीव गर्भ से उत्पन्न होते हैं। देव नारकी उपपाद से उत्पन्न होते हैं, और बाकी के सब जीव सम्मुच्कन उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार योनियों के ध भेद भगवान ने संस्रेप में कहे हैं। इनको विस्तार से कहा जाय तो योनियाँ चौरासो सास हीती हैं। नित्व निगोद, इतरनिगोद, पूध्वीकायिक, जलकायिक व्यन्ति-कायिक, वायुकायिक और वनस्पति कायिक इनकी सात २ सास वीनिश्राँ हैं। दोजन्द्रय, तोनइंद्रिय चारहन्द्रिय इनकी दी दो लाल योनियां हैं। नारिकेंग्री की चार लाख योनियाँ हैं। वे करस्पर एक दूसरे को दु.ल दिया करते हैं, क्षेत्र सम्बन्धी शीत और उच्छाता के दुःस भोगा करते हैं। मानसिक और शारीरिक दुः मोगा करते हैं और असुरकुमार देवों के द्वारा दिये हुए दु:खों को भोगा करते हैं। इस प्रकार पाच प्रकार के दुःख नारकियां के हमेशा भोगने पड़ते है। तिर्यञ्च का चार लाख यानियां है। ये तिर्यञ्च भी बाँधना, मारना, छेदना, भूख, त्यास का सहना श्रार बोका ढोना आदि २ अनेक प्रकार के दुःस भोगते हुए उपर्युक्त योनियों में परिञ्जमण किया करते हैं। मनुद्यों की चौदह लाख ये।नियाँ होती हैं। इन ग्रीनिमों में परिज्ञमण करते हुए मानव जीव इष्ट वियोग भीर अतिष्ट संयोग से उत्पन्न हुवे अनेक प्रकार के दः स्वों को सीगा करते हैं। इसी प्रकार देवों के भी चार योनियां

हैं। इनमें परिश्रमण करते हुए देव भी भानतिक दुःसा भोजा करते है।

हे भव्य प्रशिक्षों ज्यान पूर्वक सुनो इस संसार में कही श्रीसुख नहीं है। गर्म से उत्पन्न होते हुए स्त्री तथा पुरुष सीलिंग, पुक्तिन नपूर्सकर्तिंग इन तीमों लिंगों को घारण करने वाले होते हैं। देव मोन भूबियों में स्त्रीसिंग चौर पुर्किंग दो ही लिंगीको धारत करने वाले होते हैं। एकइन्त्रिय, दोझन्द्रिय, वीनइन्द्रिय, बारइन्द्रिय, सम्पूर्व्यत वंदेन्द्रिय और नारकीय वे सत्र नपु सकासम ही होते हैं। इसी प्रकार सर्वज्ञ कीर प्रभु ने कहा कि एकेन्द्रिय, शोहन्त्रिक, नीनइस्थिय और चारइस्ट्रियों के अनेक संस्थान होते हैं। हेव भीर भोग भूमियों के समबतुरस संस्थान होता है और बाकी निर्वद्भ मनुष्य के छह मंखान होते हैं। सबसे अधिक आबु नेव नार्राक्रयों की तीस सागर है, ज्वन्तर व ज्योतिषियों की एक पत्य व अवनासिकों की एक सारार है। प्रत्येक वनस्पतियों की उत्कृष्ट आयु १० हजार वर्ष है और सूचम वनस्पतियों को आयु चम्त्रम् हुर्त है। प्रथिवीकाविक जीको को २२ इजार वर्ष है, जल काविक श्रीवों की ६० इजार वर्ष है, आयुक्तविक जीवों की ३ हजार वर्ष है और अग्निकायिक जीवों की रे दिस की उत्कृष्ट स्थिति है। दोडन्द्रिय जीवाँ की उत्प्रह स्थिति १२ वर्ष है कोर तीन इन्द्रियों की उल्ह्राच्ट स्थिति मनायान तीर प्रशु में ४६ दिन की बतलाई है। बाह इन्द्रिय को उत्कृष्ट कियति ६ सहीते की है, यांच इन्द्रिय जीकों की उत्क्रष्ट चालु ३ वल्च की वै तथा इन्हीं की जवन्य स्थिति अनामु दुर्स की है।

# कः द्रव्यो का स्वरूप-

जीव, पुदुगल, वर्म, ऋवर्म, ऋकारा और काल ये छ उच्य है। इसमें से धर्म, अधर्म, आकाश और प्रदुष्ण ये चार द्रव्य अलीव भी है और कार भी हैं अर्थान अलेक बदेशी भी हैं।इन क्ती द्रव्यों में में पुद्गत जीव क्षी है और वाकी सब अक्षी है तंबा सभी हुन्य सित्य है। जीवं और पुदुष्ण दी द्राव्य किया बासे हैं और बाकां चार दूष्ट्यं किया रहित है। धर्म कीर श्रमम एक जीव के असंस्थात प्रदेश है। पुद्रमसोंमें संस्थात, असंस्थात आर अनम्त तीनों प्रकार के प्रदेश हैं। श्राकाश में अनम्त बहेश हैं श्रीर काल का एक ही प्रदेश है। डीएक के प्रकाश के समान जीवों के प्रकेशों में भी मंबीय होने और फीलने की शक्ति है। इसलिये वे कोटे क्वे शरीर में जाकर शरीर के अक्तार के हो जाते हैं । सरीर वचन, मन और श्वासोन्खवान प्रदेशम के स्वकार है। जिस प्रकार मक्षासियों के चलने में जहां सहायक डेंग्सों है उसी मकार जीव और पुरुशलों के चलुने में धर्म द्रव्य सहायक होता है। जिस अकार मिनको के उहरने में काथा सरायक होती है उसी अवार जीवं पहराली के ठहरणे में अध्य दुश्य सहायक होता है। दुश्यों के परिवर्तन होने में और कारण है उनको काल कहते है। वह कियापरिश्मन छोटे और बड़े से जाना जाता है अर्थात हका भारतों की चलाना परिकाम अर्थात हपाम्तर होता और परत्वा परस्व हैं। वर्ष का बड़ां और १६ वर्ष सा स्रोटा यह सास का उपकार है । सब एउंकी की अवकारा रेना आकाश रूट्य का उपकार है। इच्य का लक्षण सत्य है जो प्रतिकता जन्म और मंद्र होसा रहता है और उन्नें का त्यों बना रहता है उसको मत्य कहते हैं। अथवा जिसमें गुम्न ही और पर्यांव है। उसकी द्रव्य कहते हैं। संसार में जितने पढ़ाये हैं जन सब की पर्याय बदलती रहती है। पर्यायों का बदलना ही जताड़ क्याय है। द्रव्य में गुम्न सटा बना रहता है इमिलिये गुम्नों की अपेसा से द्रव्य में द्रव्य में गुम्न सटा बना रहता है इमिलिये गुम्नों की अपेसा से द्रव्य में द्रव्यपना रहता है। इस मकार जिसमें गुम्न पर्याय ही अथवा उत्पाद व्यय ग्रीव्य ही अग्री है। भ्रम वश्य ग्रारीर की किया को योग कहते हैं। ग्राम में ग्राम क्यांन मन वश्य ग्राम की ग्राम की ग्राम कियाओं को पाप कहते हैं। मिध्यात्व अविरित्त कपायों से जो कर्म बाते हैं उसे आग्रव कहते हैं। इनमें से मिध्यात्व पाँच प्रकार का है, जीवर कर के दे अहत है। इसका भेर ज्यन्य अन्य में जान लेना क्योंकि प्रन्म विस्तार के भय से यहां पर इसका भर्म नहीं किया गया।

#### विश्वास्य--

म्बान्त विवरीत, विनय, संशय वर्षेर कहान ये विवर भिष्यास्त्र के भेता है।

इन्ही त्रांत्र अभिस्कारकों के द्वारा यह कीच स्टूक्स की पास होकर हमेशा चारों व्यतिसी से समस्य कर सुभव का उठाता है।

६ प्रकार के जीवों औा शक्त म करगा. आज अस्ट्रियों क्रक्री सस को वस में व चरमा, अस्ट्रियों के विषय में कोहरिन शहका आक प्रकार क्रसक्त के १२ सेह अकावान ने किस्मया किने हैं। इसी चार्मानम के द्वारा संस्कृत आकृति डिस्ट्रिय कोहुएसा में इतक्रीकर

अनेक जीवों का संदार करते हुवे अपनी इन्द्रियों की पोषण कर अनन्त पापों का भागी होकर तत्थ चौरासी बोनियों में जन्म और मरख करते हुये जनन्त दुःल को सहते हुवे जन्म मर्ख का बक्कर कर रहे हैं। कवाय के तो भेत हैं। कवाय वेदनीय और नोक्यास बेदनीय । इसमें से अनन्तानुबन्धी कीथ मान माया लीय. प्रत्यास्थान क्रोध मान माया लीय, स्वय्न्यन क्रोध, मान माया होभ ये १६ मेर कवाय वेदनीय के हैं हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुष्सा, पुल्लिंग, स्त्रीलिंग और नपु सक लिंग ये नी कमान बेदनीय के भेद हैं। इस प्रकार कवाय के २४ भेद होते हैं। जिस प्रकार समुद्र में पड़ी हुई नाव में छिद्र हो जाने में इसमें पानी भर जाता है उसी प्रकार मिथ्यात्व अविरत आदि के द्वारा जीवों के सदा कर्म का आभव होता रहता है। इस जीव े के बाब करतादि काल से अनन्त कर्मी का सन्वन्ध वला का सा है। उन्हीं कभी के उठय से इस जीव के रागद्वेष हर भाव होते रहते हैं। जिस प्रकार घी से चिकने हुये वर्तन में उदती हुई धूसि जम जाती है उसी प्रकार रागद्वीप रूप परिस्तमों से अनन्त पुरमित जाकर इस जीव के साथ मिस्र जाते हैं। इसकी बन्ध कहते हैं। पहले कर्म के बन्ध के उदय से रागद्वीप होता है और उनसे फिर नय कर्न का बन्ध होता है। इसलिये कर्म और बन्ध का सम्बन्ध आनादि काल से हैं। प्रकृति, स्वति, चतुन्नाग और विकास के कम्य के बार भेद है। प्रदूरित कम्य के ब्याउ भेट हैं। क्रामध्यस्य, दर्शनावरण, बेदनीय, मोहनीय, बाबु, नाम गोत्र श्रीह प्रान्तराय । इस प्रकार इस कर्मी के द्वारा कारमा के प्रान्तर हमोला श्रभ ऋत्भ कर्म का जालव होता रहता है। इसकिये जीव शुम श्रमुस कर्मी को बंधकर साता, श्रमाता, का बंध कर तेता है संवर का श्रश्ने श्राने वाले कर्मी का रोकना है। संवर को रोकने वाली भावना:—गुप्ति, समित, धर्म, श्रमुपेसा, परीषह श्रार चारित्र से श्राश्रव रुक जाता उसे सबर तत्व कहते हैं। जिस प्रकार समुद्र में पड़ी हुई नाव का छिद्र बन्द कर देने से वह नाव कभी इत्रती नहीं श्रीर वह श्रपने इत्र स्थान पर पहुँच जाती है उसी प्रकार ये श्रात्मा भी संवर के होने पर फिर संसार में कभी भी नहीं इत्रती, श्रीर वह श्रपने मोस्न रूपी स्थान को पहुँच जाती है।

## निजरा तत्व--

१२ प्रकार के तपश्चरण से, धर्म ध्यान रूपी उत्तम बल में श्रीर रक्षत्रय रूरी श्रीन से यह जीव कर्मों की निजरा करता है। वह निजरा दो प्रकार की है। सविपाक श्रीर श्रविपाक। सविपाक निजरा रोग श्रादि के द्वारा फल देकर कर्मों के माइ जाने से होती है तथा जिस प्रकार घास में रख कर श्राम को जल्दी पका लेते हैं उसी प्रकार तप श्रीर ध्यान के द्वारा विना फल दिये जो कर्म नष्ट हो जाता है उसे श्रविपाक निजरा कहते हैं।

## मोच--

सन्दूर्ण कर्मी का चय होने से मीच की प्राप्ति होती है। मुक्ति होने पर यह जीव एरएड के बीज के समान ऊरा को गमन करता है छीर जहाँ तक धर्मास्तिकाय है वहा तक अर्थात् लोकाकाश के जपर तक जाता है। छागे धर्मास्तिकाय न होने से वहीं जाकर ठहरता है. आगे नहीं जाता है। कुछ लोग मोझ के बारे में शका करते हैं कि सम्पूर्ण कर्म नष्ट होने के बाद जब जीय जपर गमन करता है वह हमेशा गमन करता रहता है, कहीं पर भी नहीं रकता है। जैसे समुद्र मे खाली घड़े को छोड़ दिया जाय तो वह स्थिर न होकर हमेशा जपर २ चलता रहता है इसी प्रकार कर्म का चय होने के बाद आत्मा जपर २ ही जाता है इसिलिए भगवान महावीर ने इनकी शका को दूर करने के लिए ६ द्रव्यां का निरूपण इस प्रकार किया है कि जहा तक छ द्रव्य है वहीं तक जीव जाता है।

इस प्रकार भगवान महावीर ने सात तत्वों का लक्षण बतलाया है।

इन तत्वों को जाने विना धर्म की प्राप्ति नहीं हो सकती। इसिलए हे भव्य प्राणियों अगर तुम को सच्चे आत्मसुल की प्राप्ति करनी है तो इन तत्वों को जानना ही सच्चे शान्ति के निकेतन को प्राप्त करना है और आत्मोन्नित का सच्चा मार्ग है अतः अब इसी मार्ग को प्राप्त करने के लिये भगवान महावीर ने इहिंसा धर्म का प्रतिपादन किया है।

धर्म का स्वरूप :---

धर्म यो बाधते धर्मो न स धर्मः इत्वरमे तत्। अविरोधास्य यो धर्मः स धर्मः सत्यविक्रमम्॥ है श्रार्य भूमि के मन्य प्राशियों । जो धर्म किसी दूसरे धर्म का विरोधी होता है, वह वर्म नहीं है, दुमार्ग अर्थात् कुथमें है। धर्म घही है, जिसका किसी भी दूसरे धर्म से विरोध नहीं होता हो। वही धर्म प्रहण करने योग्य है, वही धर्म संसारी प्राणी मात्र को दुःख से छुड़ाकर सुख मे ले जाता है। वही धर्म सार्वजनिक धर्म कहलाता है। जिन्होंने अच्छी तरह प्रत्यत्त, प्रमाण, श्रनुमान श्रागमादि के द्वारा परीक्षा कर प्रहण किया है वही धर्मात्मा है।

वर्म की कसौटी-

यथा चतुर्भिः कनकं परीच्यते। निधर्षणच्छेदनतापताहनैः ॥ तथेवधर्मो विद्वा परीच्यते। श्रुतेन शीलेन तपोदयागुर्मैः॥

हे संसारी प्राणियो ! जिस प्रकार निष्केण ( कसीटी पर क तता ), खेरन (काटना), ताप (तपाना), ताडन (पीटना) श्राटि किया से सुवर्ण परीचित होता है, वैसे ही शास्त्र, शील, तप, दया श्रादि गुस्में से विद्वान पुरुष धर्म की परीचा करते है।

जिस प्रकार भी भगवान महाबीर स्वामी तप-त्याग की कसीटी पर घोराघोर तप करके कमीं की निर्जरा करके में। इ पद को प्राप्त किये श्रीर श्रपने ही रूमान बनने के लिये लाखों प्राणियों को सन्मार्ग दिखाकर कल्याण कर गये उसी प्रकार यदि

श्राप लोग भी उनके प्रदर्शित किये गये मार्ग का श्रनुसरख करंगे तो उन्हीं के समान वीर बन जायेंगे।

भगवान महावीर स्वामी बारंबार संबे धित करके वहते हैं कि हे मानव प्राणियो । तुम्हे बड़ी मुश्किल से मानव पर्यांय प्राप्त होने पर भी उस मानवता से श्रेष्ठ मानवता को यदि प्राप्त नहीं करोगे तो तुम्हे ऐसा सममना चाि वे कि जैसे कोई मानव रूपी रत्न को विषय वासना रूपी के वे को उड़ाने मे नष्ट कर दिया है। तो तुमसे बढ़कर दूसरा मूर्ख कीन ?

इसी प्रकार म० भा० व० —

मधीत्य वेदशास्त्राखि संसारे रागिणश्चये । तेभ्यः परो न मूर्खोऽस्ति सधर्माः रवाश्वस्करैः॥

वेद शास्त्रों का अध्ययन कर लेने पर भी जिनका सांसारिक सुर्खों में राग बना हुआ है, उनसे बदकर मूर्ख कोई नहीं है। वे तो कुत्ते, घोडे और सूखर के समान ही हैं।

ऐसे वा॰ पु॰ में भी कहा है -

भवजलियातानां द्वन्द्ववाताहतानां।
सुतदुहितृकलत्रत्राखभारादितानाम् ॥
विषय विषयतीये मज्जतामप्तवानां।
भवति शरखभेको विष्णुपीतो नराखाम ॥

जो मनुष्य संसार ह्नपी समुद्र में पड़कर सुल-दु ल, हर्ष-शोक, गर्मी-सर्दी द्यादि पवन के मकोरों से पीड़ित रहते हैं। लड़के-लड़की, पत्नी द्यादि की रक्षा के बोम से दबे रहकर तथा तैरने का कोई साधन न पाकर विषय ह्नपी द्यापाध जल में हुबते-रहते हैं ऐसे लोगों की भगधान विष्णु ही नौका बनकर रक्षा करते हैं।

इसिलये मनुष्यों को सदा धर्म, अर्थ व काम इन तीनों पुरुषार्थों का साधन करने के पश्चात् मोच पुरुषार्थ का साधन कर लेना मानवता है। यह मानवता बारंबार मिलना अत्यन्त दुर्लभ है।

# मानवता दुर्लम दे ---

मातुष्यं वरवंशजनमिवा दीर्घायुरारोग्यतः । सुत्रनत्वं सुसुता प्रियतमा मक्तिरच तीर्थंकरे ॥ इन्द्रस्वं सुजनत्वमिन्द्रियजयः सत्पात्रदाने स्थितिः । पुरायेन विना त्रयोदशगुखाः संसारिकां दुर्लभः ॥

उत्तम मनुष्य, उत्तम कुल में जन्म, उत्तम ऐरवर्य, दीर्घाय, आरोग्यता, सज्जनता, धर्मानुकूल कुटुंबी, अनुगामिनी धर्मपत्नी तीर्थंकर में भक्ति, इन्द्रपद, सज्जनों से प्रोम, इन्द्रिय मिशह (जितेन्द्री) तथा सत्पात्र दान में स्थिति होना ये तेरह गुण पुण्य के बिना मंमारी पुरुषों के दुर्लभ हैं। जिन्होंने पूर्व भय में तीनों पुरुषायं किये है उन्हों को उपर्युक्त तेरह मुख प्राप्त हो सकते हैं। अत्याय मनुष्य का सहा धर्मपुरुषार्थ करते रहना चाहिये। परन्तु जो लोग ऐसा नहीं करेंगे उनका उत्तम नर रल तथा समस्त साधन उसी प्रकार व्यर्थ हो जायगा जिस प्रकार निरुष्यमी एव प्रमादी कारीगर (शिल्पी) के समस्त साधन नष्ट हो जाते हैं। इस लिये सर्वदेशी मनुष्य को अपने मानव रल के द्वारा धर्म पुरुषार्थ करना नितान्त आवश्यक है।

मानव का में च पुरुपार्थ करना नितान्त आवश्यक है— भगवान महावीर स्वामी प्रत्येक प्राणी का यह शिक्षा हेते है कि:— हे प्राणियी ! संसार में अमूल्य नर रत्न को पाकर अपने आप अपने ही पुरुषार्थ के द्वारा अपनी उन्नित करने का निरन्तर यन्न करते रहना चाहिये। प्रत्येक प्राणी अपने पुरुषार्थ के बल से ही अनादि काल से अपने साथ संतान रूप से बले आये मिण्यात्व रूपी शत्रु का नाश कर सकता है तथा सम्यक्त्व रत्न को पाकर उसके द्वारा अपने स्वरूप में आचरण करता हुआ अत्यन्त निर्मल आत्मशुद्धि को प्राप्त करके संसार से मुक्त हो सकता है।

परन्तु कब मुक्त हो सकता है ? जब यह जीव अपने रत्न अय मार्ग (अर्थात् सच्चेश्रात्म धर्म)में प्रयत्नशील हो और पुरुषार्थ को अपना इष्ट समसे। अर्थात् जो व्यक्ति अपने बल को बाह्य निमित्तों के साथ संयोग में साकर उन्नति के लिये साहस और उत्साह से पुरुषार्थ करता है वह उन्नति कर लेते हैं, परन्तु जो आजसी रहता है वह अपनी वर्तमान दशा से भी अवनति कर बेठता है। उदाहरणार्थ कहा जाता है कि यदि हम बीम हजार रुपये रक्तें तो व्यय बराबर होता ही है। क्योंकि व्यय के बिना जीवन नहीं चल सकता। परन्तु यदि हम धन पैटा करके, किये गये व्यय की पूर्ति न करें तो धीरे २ एक दिन सारा रू० समान्त हो जायगा और बीस हजार के धनी से एक हजार के धनी होकर अन्त में उसे भी खो बैठेंगे और दुनिया भर में, कंगाल बन जायेंगे।

इसी तरह यि हम प्राचीन काल में बांघे हुए शुभ कमों के फलों को केवल मांगते चले जावें यानी नवीन शुभ कमों को न करें तो एक दिन हम सारा पुरुष समाप्त करके दिंदी बन जायेंगे। केवल दरिद्री ही नहीं बल्कि पाप की गठरी को सिर पर लाद कर भारी भारवाहक होकर ऋधोगति के पात्र बन जायेंगे। इसी प्रकार आधुनिक काल के व भारतवासी ऋधिकतर पूर्व भव में किये हुए पुरुष के द्वारा मनुष्य हपी रत्न को पाकर अत्यन्त विषेल इन्द्रियसुल में मन्न होकर पाप हपी गठरी को बांध करके ऋधोगति के भागी बन रहे है।

पुरुषार्थ के बिना मनुष्यत्व कटापि प्रगट नहीं हो सकता। जो जो शिक्तया मनुष्य के अन्दर विद्यमान हैं वे सभी पुरुषार्थ के बिना राख के नीचे देवी हुई अग्नि की भाँति छिपी हुई रह जाती हैं। यि उनको काम में न लाया जाय तो वह सदा दर्बा ही रहेगी। अत. इमं सक्चे मनुष्यत्व की प्राप्ति के लिये पुरुषाथ करना परमावश्यक है।

पुरुषार्थ एक ऐसी वस्तु है कि चाशुभ कर्म को भी शुभ कर सकता है चार्थान हमारे सिख कर्मों को टालकर मन्द्र कर सकता

है। जैसे कि यदि इँट, चूना, मिट्टी इत्यादि भी सामग्री तैयार हो और घर बनाने वाला शिल्पी भी तैयार हो, परन्तु जब तक शिल्पी अपना हाथ पांव हिलाकर उस चूने मिट्टी मसाले को लगाकर इट को नहीं जोडगा तब तक मकान कभी नहीं तैयार हो सकता उसी तरह हम ससारी मानव जीवों के जब तक साधारण ज्ञान और दर्शनावरणीय कर्म के चयोपशम से अपने चित्त का पागलपन बिल्कुल नहीं हटायेगे तबतक कल्याए नहीं हो सकता, क्योंकि मोहनीयकर्म के मन्द उदय से अपन में माधारण सच्चे आत्म श्रद्धान की शक्ति उत्पन्न होना, श्रन्तराय कर्म के चयोपशम से शरीर खीर उसके आगोपांग, हाथ और पैर आदि बनाना नाम कर्म के उदय का प्रताप है और इसी के द्वारा नीच ऊँच कुल या नीच कुल में जन्म लेना गोत्र कर्म के उदय का फ्ल है। अन्छे या बुरे देश तथा कुटुम्बियों में जन्म लेना श्रर्थात् पैटा होना, वेदनीय कर्म के उदय से है। एक गति से लेकर चारों गतियों मे भ्रमण कराने का काम आयु कर्म का है। शुभाशम कमों के द्वारा यह आत्मा अनादि काल से भ्रमण करता हुआ बड़े पुरुव के निमित्त से आज इम आर्थ भूमि में धम, ऋर्य, काम तथा मोत्त इन चारीं पुरुषायीं की प्राप्त करने के योग्य उत्कृष्ट मानव पर्याय पाया है। यह मानव पर्याय इस आर्य चेत्र में हमें प्राप्त होना ऋत्यन्त दुर्लभ है, परन्तु इस तरह मानवता को प्राप्त करके भी ऋगर इसमें ऋसली मानवता की प्राप्त करने का प्रयत्न या पुरुषार्थ नहीं करेंगे तो श्रापने को मानव कहलाना भी हमारी मूर्खता है। इसलिये मनुष्य को पुरुषार्थ के द्वारा ही धर्म, अर्थ, काम में परस्पर विरोध न आने टेकर अन्त में मोच

पुरुषार्ध की प्रसन्ति करना ही व्यसनी मानवता है। उद्यम करना मनुष्य का परम कर्तव्य है—

भगवान महावीर ने वह बतलाया है कि हे संसारी मानवी । इसी वातका भ्यान रखकर छार्थ भूमि के प्राचीन ऋषि मुनियों ने, आवारों ने तथा रामचन्द्र, कृष्ण, श्रीवृष्यदेव, समन्तमंद्र, अकलंकदेव इत्यादि ने मोत्त साधनी भूत तथा असली आता सुख की साधनी भूत बार पुरुषार्थी की नीव मानव प्राणी के ऋति आती है।

धर्म पुरुषार्थ -

न्यायोपात्तधनो यजन् गुगागुरून् सद्गीस्त्रवर्षं भज-ननन्योन्यानुगुगा तदहंगृहगाीस्थानात्तयो हीमयः। युक्ताहारविहारआर्यसमितिः प्राञ्चः कृतज्ञो वशी, श्रुण्यन् धमेविधि दयोजुरमिः सामोरधर्मं चरेत्।।

अन्याय, श्रात्याचार, विश्वासघात, चोरी, बेहमानी, छल, कपट, मायाचार, कालाबाजार इत्यादि करके जो धन कमाया जाता है, वह पाय का मूल कारसा है। वह धन धर्म कार्व में। दान में, सत्पात्र में स्वर्च करने सोम्य नहीं होता है, क्योंकि वह द्रव्य अन्यायमूल कमाई है।

इस न्याय को नष्ट करने वाला कौन है ? इसके उत्तर में यही कहा जायगा कि लोभ ! लोम बड़ा भारी मह है, इसी सं पाप होता है। पाप, अधर्म, दुःख और कपट की जड़ लोभ ही है। काम. क्रोध, मोह, माया, मान, पराधीनता, झमाहीनता निर्लज्जता, दरिद्रता, चिन्ता और अपयश आदि दुर्गु ए लोभ से ही उत्पन्न होते हैं। भोगों में आशक्ति, अति तृष्णा, बुरे कर्म करने की इच्छा, कुल, विद्या, रूप, धन आदि का मद, सर्व प्राणियो से बैर, सबका तिरस्कार, सबका श्रविश्वास, सबके साथ टेढ़ापन, परधन हरण, परस्त्री गमन, वाणी से चाहे जो बक डठना, मन मे चाहे जो सोचना, किसी की निंदा करने लगना, काम के वश हो जाना, बिना मौत मरना, ईर्ष्या करना, भूठ बोलने को मजबूर होना, जोम के स्वाद के वशीभूत होना, बुरी वाते सुनने की इच्छा करना, पर निंदा करना, अपनी बड़ाई करना, मत्सरता, द्रोह, कुकार्य सब तरह के व्यसन श्रीर न करने योग्य कार्य भी कर बैठना आदि अनेक दुर्गुण लोभ से ही जलन्न होते हैं। जन्म से लेकर बुढ़ापे तक किसी भी अवस्था मे लोभ का त्याग करना कठिन है। मनुष्य ब्दा हो जाता है, परन्तु उसका लोभ बूढ़ा नहीं होता। गहरे जल से भरी हुई निदयों का जल समुद्र में मिल जाता है, परन्तु जैसे उस जल से समुद्र रूप्त नहीं होता उसी प्रकार लोमी मनुष्य को कामना कभी नहीं पूरी होती। लोभ के स्वरूप को देव, वानव, मनुष्य और कोई भी माणी ठीक-ठीक नही जान सकते ऋत. मनस्वी पुरुष को उवित है कि वहलाभ की पूर्णरूप से जीते। मन को वश में न रखनेवाल लोभी मनुष्यों मे द्रोह, निन्दा, हठबाहिता श्रौर स्वार्थपरता इत्यादि दुर्गु ॥ श्रिधिकता से देखने मे श्राते हैं। श्रनेक शास्त्रों को जानने वाले दसरो को शंका को समायान करने वाले तथा बहुअ पिडन भी लोग के वशीमृत होकर संसार में अनेक कब्ट पाते हैं। लोभी मनुष्य सहैव कोध में इबे रहते हैं। श्रेट्ट पुरुषों के शिष्टाचार से वे सर्वथा वंचित हो जाते हैं। उनके मन में क्रूरता और वाणी में मिठास भरा रहता है। इस अन्याय के कारण ही मनुष्य को लोभ में फँसाकर धर्मक्षी पथ से गिरा देते है और स्वय भी गिर जाते हैं—

# कहा भी है कि-

सत्यप्रशमतवीभिः सत्यपनेः शास्त्रवेभिविजितः । लोभोक्वरं प्रविष्ट् कुटिलं इदयं किराटीनाम् ॥

लोभ रूपी गर्त में प्रविष्ट महाजन के कुटिल हृटय की गित श्रत्यन्त दयनीय है। सब कुछ होने पर भी उसका लोभ कम नहीं हो। पाता। तृष्णा रूपी धारा में वह निमग्न रहता है। इस प्रकार श्राज कल के इस भारतवर्ष में लोभ के वशीभूत होकर क्या बड़ा क्या छोटा उचितानुचित का विचार सब कुछ त्याग करने को तैयार हैं। श्राज तो यह श्रार्थभूमि, यह षविश्र धारा तथा यह उन्तत सुसस्कृत राष्ट्र इस लोभवृत्ति का श्राचरण कर दिन प्रति-दिन पतन की श्रोर उन्मुख होता जा रहा है। यह भूमि प्राचीन काल से श्रार्थ भूमि कहलाती है। इसी पवित्र स्थान में बड़े २ महापुरुषों ने जन्म लिया, श्रान प्राप्त किया श्रोर जीवन के परमोत्कर्ष को प्राप्त किया। इसलिये इसको रत्नभूभि भी कहते है, परन्तु ये सब विशेषताण शनै २ लुप्त होती जा रही हैं।

यह लुड़जा की बात है कि किसी समय श्रावकं की चर्या का समस्त विश्व में ऋादर होता था, उसकी पूजा होती थी. यह सब १ संयत:-चर्या श्रीर धर्म वृद्धि का ही प्रभाव था किन्तु स्राज तो इमारी चर्या को शिथिलता, धर्म और अद्धान को न्यूनता होने सं धर्म का हास होता जा रहा है। आंकड़े इस बात का सिद्ध करते है कि अन्य मतावलिस्बयों की अपेत्ता जैनों में अपराश्वियों का मंख्या नहीं के वरावर रही है। कहीं २ तो किसी भी जैन का नाम ऐसे व्यक्तियों में नहीं श्राया । किन्तु श्राज इस उन्नतन्तरित्र की स्रोर से उटासीनता होने के कारण स्रनंक बन्धु स्रनेक प्रकार के कार्य करने लग गये हैं। कोई रात्रि मीजन करता है, कोई शिथिलाचारी है, कोई भूम्रपान करते है, कोई ब्यभिचार मे प्रवृत्त है। इससे हमारी ऋार्थिक स्थिति भी खराव हो चला है। त्राय कम है और व्यय अधिक है। यही दुख का मृत कारण है। पहले की ऋषेचा शिथिलाचार बहुत ज्यादा बढता चला जा रहा है। यही कारण है कि लोभ की सीमा न रही और हमारा पतन दिन प्रतिदिन होता जा रहा है। इस पतन का मुख्य कारण म्बार्थ या अन्याय ही है। इस पतन के कारण ही इस पवित्र जैनधर्म के वर्तमान अनुयायियां का हास होता जा रहा है और हिंसा का प्रचार सर्वत्र फेलता जा रहा है। अत आत्म हितेच्छु पुरुषा का इस पिशाच वृत्ति को दूर कर देना चाहिये। आजकल अन्याय सं वन कमान वाले की दशा क्या हो रहा है, इसे आप लोग स्वय ही अनुभव में आ रहे हैं।

श्राजकत पाप की मात्रा अधिक बढती जा रही है और भूठ.

घोरी, कुशांता, व्यभिचार, परिवाह की तीन तालसा त्रादि लोभ के कारण ही जगत में फैली है। इसी का संमार में दुःल का कारण समसकर, जो न्याय द्वारा कमाई मिलती है उसमें मतोष रखना दयालु गृहस्थ का काम है।

न गुर्खी गुरुश्ची की पूजा करना-मदास्तर, मञ्जनता, उदारता, दानशीलता, गम्भीरता, त्रिय और हितमित वचन बोलना, परोपकार करना तथा उत्तम गुर्गो में युक्त व्यक्तियों का वहमान, प्रशसा श्रीर नाना प्रकार से उनकी संवा, बिनय. श्राज्ञा-पालन, पुजा इत्यादि करना धर्मात्मा श्रावक के जीवन का श्रादर्श है। ना चाहिये। इसी तरह माता, पिता, शिक्षा, गुरू का सत्कार विनय वैयावृत्ति करनी चाहिये । वृद्ध श्रवस्था में माता पिता की पूजन की जाती है। माता पिता ने जो उपकार हमारे पर बचपन में फिये हैं, उस उचकार को करोडों जन्म में भी हम सं नही चुकाया जा सकता। इसलिये माता पिता की मंबा मन लगाकर करनी चाहिये। इस प्रकार गुरायुक्त गुरुखों की पूजा, उपासना करना अपने में गुण विकास के लिये मार्थक है। क्योंकि जो गुरा गुरू और गुरायुक्त गुरुओं में आदर नहीं रखता है वह श्रपने में गुर्सो की गुरुता के विकास के विना आकागुर्सों के विकासरूप श्रावक धर्म को भी नहीं पाल सकता है। कहा भी है कि '

> यन्मातापितरी क्लेशं सहेते सम्घवे नृषाम्। न तस्य निस्कृतिः शक्या कृतु वर्षशतेरि ॥

मनुष्यों की उपित्त के समय में जो उनके माता पिता दुःख

को सहन करके उनका उपकार करते हैं, उसका घटला सो वर्ष में भी नहीं चुका सकते, अर्थात् यदि उनकी सौ वर्ष तक लगातार सेवा की जावे तो भी किये गये उम उपकार का बटला नहीं चुका मकते।

३. सद्गी '-सद्गी शब्द का श्रर्थ दूसरे की भूठी निन्दा न करना श्रीर कठोरता श्रादि वचनों के दायों से रहित प्रशस्त तथा मन्य बचन बोलना होता है। भूठ श्रनेक श्रनथीं का मूल है श्रीर हमारे श्रात्मा की चारों गतियों के दारुण दुःखों में श्रमण कराने वाला है। राजा वसु इत्यादि लोग भूठ बं।लने की वजह से ही श्रभी तक नरक कुण्ड में पड़े हुए है।

कहा भी है कि :--

# पदिच्छिति बशीकतु जगदेकैन कर्भगा। परापवादशस्येभ्यो गां चरन्तीं निवास्य।।

श्रगर तुम एक उपाय में सम्पूर्ण संसार को श्रपने वश मैं श्रामा चाहते हो तो दूसरों की निन्दा रूपी धान्य को चरने वाली श्रपनी वाणी रूपी गाय को रोको श्रयीन दूसरों की निन्दा मत करों श्रोह सदा सत्य बोलकर श्रमत्य का त्याग करों।

४ त्रिवर्ग का सेवन '--

यस्य त्रिवर्गशून्यानि दिनान्यायान्ति यान्ति च । म लोहकारमस्त्रेव स्वसन्निष न जीवति ॥

अर्थात परस्पर अविरोध भाव से धर्म, अर्थ और काम इन तीनों पुरुषार्थों के सेवन बिना किये ही जिसके दिन आते तथा जाते रहते हैं वे पुरुष लोहार की धौकनी के समान श्वास लेते हुये भी मरे के समान हैं।

गृहस्य को श्रामदनी का श्राधा भाग श्रयवा उससे कुछ अधिक धर्म में लगाना चाहिये और बचे हुए शेष धन से न्याय-पूर्वक इस लोक सम्बन्धी कार्य करना चाहिये। क्योंकि इह लोक मम्बन्धी मुख क्षिक है। इन्द्रिय मुख के लिये जितना व्यय होगा उतना ही सॉसारिक वासना बढ़ेगी। इससे यह दोनीं ही लोको को बिगाड़ने का कारण है। धर्म, ऋर्थ और काम तीनो युरुषार्थों मे काम का कारण अर्थ है क्योंकि अर्थ के बिना पचेंद्रिय विषयों की सामग्री ही प्राप्त नहीं हो सकती। श्रथवा प्रामाणिकता के बिना धन की प्राप्ति नहीं होती तथा प्रामाणिकता सदाचार पर निर्भर रहती है श्रीर सदाचार का नाम ही धर्म है। जिस प्रकार अर्थ के विना पंचेन्द्रिय के विषयों की सामग्री नहीं प्राप्त हो सकती, उसी प्रकार प्रत्येक गृहस्थ को परस्पर मे श्वविरोध भाव से ही धर्म, अर्थ और काम इन तोनी पुरुषार्थी का सेवन करना चाहिये। धर्म को छोड़कर अर्थ वा काम का संवन नहीं करना चाहिये, श्रर्थ को स्रोडकर धर्म तथा काम का सेवन नहीं करना चाहिये तथा काम को छोडकर अर्थ व धर्म का सेवन नहीं करना चाहिये। क्योंकि जो व्यक्ति अपने धर्म की रचान करते हुये अर्थ का पैटा करके अपने २ अर्थ के अनुकूल पंचेन्द्रियों के विषय का सेवन करते हैं उनकी प्रवृत्ति धर्म की रक्षा करने से अधार्मिक तथा अर्थ की रहा करते हुए विषय सेवन करने से टारिद्रादिक होषों से श्राक्रमन नहीं मिटती है। इसलिये परस्पर विरोध भाव से त्रिवर्ग का संवन करने वाल पुरुष ही अपने कुलाचरण के अनु-सार श्रावक धर्म के पालन करने के योग्य माने गये हैं। क्योंकि जितनी बाते ऊपर बतलाई गई है वे अपने कुलाचार की रचा के लिये है। किन्तु जिन पुरुषों की प्रवृत्ति धर्म, अर्थ, काम से विपरीत है और वे बिना तीनो पुरुषार्थों के अर्थ संचय करना चाहते है उनका जीवन गधे के सींग के समान सममना चाहिये। इसिलिये मनुष्य को अपने कुलाचार की रचा तथा भगवान की आज्ञानुसार उनके मार्ग पर चलकर अपना हित करना चाहिये और उत्तर कहें हुए नियम के अनुसार तीनो पुरुषार्थों को पूर्ष रीति से पालन कर अपने जीवन की सफलता प्राप्त करनी चाहिये। हमारे जैनी भाइयों की अन्याय के द्वारा अनेक पाप करके पैसा नहीं कमाना चाहिये। उनको कुलाचार तथा कुल-मर्यादा की रचा करते हुये इस निद्य कृत्य के। दूर से ही त्याग कर देना चाहिये और न्याय पूर्वक जो अपने कर्मानुसार मिलता है उसमे सन्तोष रस्वना चाहिये।

प्रयोग्य स्त्रा, स्थान त्रालय .— कुलीनता आदि गुणों से युक्ति योग्य स्त्री। जहा पर उदार, चतुर, सज्जन, गुण्यान तथा धार्मिक पुरुष अधिक रहते हों ऐसा स्थान तथा जहाँ पर अर्थापालन की सामग्री हो ऐसा स्थान और योग्य मकान त्रिवर्ग के साधन करने मे बाह्य कारण है। इसलिये योग्य की, वोग्य स्थान व योग्य मकान त्रिवर्ग के साधन करने की सामग्री है। अर्थान व योग्य मकान त्रिवर्ग के साधन करने की सामग्री है। अर्थान् जिसको खी, स्थान तथा आलय के निमित्त से किमी प्रकार की आक्तता नहीं है प्रत्यत जिसकी शिवर्ग के साधन मे

उनसे सहायता मिलती है, ऐसा पुरुष ही श्रावक धर्म के पालन करने के लिए योग्य माना गया है। क्योंकि मनुष्य जीवन तथा सृष्टि के उपर स्त्री का श्राधिक प्रभाव पड़ता है। इसलिए कुमार्या के निमित्त मे श्रापने जीवन व संनान के कोमल जीवन पर जो बुरे सस्कार पड़ते है उनसे व्यक्ति जल्डी त्रिवर्ग के सेवन की नरफ नहीं मुक्र सकते। श्रात. त्रिवर्ग के माधन करने योग्य स्त्री का होना प्रधान काऱ्ण माना है।

क लक्जाशील — मामन्य पुरुषों को भी लक्जाशील होना चाहिये क्योंकि लक्जा एक भूषण है। लक्जाशील पुरुष ही म्वाभि मानी, अपकीति क भय स कभी भी अनाचार में प्रवृत्ति नहीं होता। कुकमों से हमेशा भयभीत रहता है। विरुद्ध परिस्थिति के आने पर वह प्राणों को तो छोड़ सकता है. किन्तु अपने स्वाभि मान पर धक्का नहीं आने देना। प्रहण् की हुई प्रतिज्ञा के निवाह ने के लियं महेंच तत्पर रहता है। लेक भयमे अमन्कमों से सहा बचता रहता है, तथा उसके व्यवहार में महैंच महुल प्रवृत्ति पाई जाती है। उसका व्यवहार अत्यन्त शिष्ट होता है, किन्तु इसके विपरीत जो लब्जा रहित पुरुष हैं उन्हें अपनी बात और स्वामि मान का ध्यान नहीं रह जाता। वे मनमाने कुवचन बोलते रहते हैं। बुरे कमों को करने से कभी हिचकते नहीं है, वे ली हुई प्रतिक्षाओं को निभय होकर भंग करते हैं, अतः वे श्रावक धर्म के पालन करने योग्य नहीं हो सकते। इसलिये श्रावक धर्म के पालन करने योग्य नहीं हो सकते। इसलिये श्रावक धर्म के पालन करने में लब्जाशील भी एक गुण् है।

७ योग्य आहार-विहार —आहार और विहार शब्द मे आहार शब्द मामान्य रूप मे भोजन का और विहार शब्द मामान्य रूप से विचरण-गमनागमन का वाचक है। अती पुरुष अपने द्वाबार की रहा के लिये तथा जीव दया पातने के लिये धर्म की वृत्ति के लिये आहार विहार को शास्त्र के अनुसार जो करते है यह भी कुलाचार की रहा का एक साधन है।

भोजन का श्रहस शरीर की रचा के लिये होता है और शरीर की रजा तभी हो सकेगी जब कि यत्नाबार पूर्वक परिशोध किया जाय। परन्तु जब मनुष्य साधर्मी होकर भी शोधने आँर यस्ना चार पूर्वक तैयार करने की विधि नहीं जानता तो उसके तैयार किये हुए भोजन से संयम की रक्त कभी नहीं हो सकती। इसी प्रकार जो व्यक्ति शोधने श्रांत तैयार करने की विधि जानता है. परन्तु विधर्मी होने से यत्नाचार पृथेक जीवो की रज्ञा नहीं कर सकता वह मनुष्य शोधकर भी जीवटया के स्वरूप क नहीं जान मकता। जानकार विधर्मी से भी सयम की रज्ञा नहीं है। सकता। इसिल्ये दयामयी धर्म को रचा, अपन कुल धम का रचा श्रीर संयम को रहा करने वाल बुद्धिमान श्रावको का माधर्मी होना श्रायश्यक है। इन ऊपर बताई हुई किया से रहित होने पर उसके हाथ से भाजन नहीं करना चाहिये। इसी प्रकार अपने धर्म की रहा तथा अपनी किया की रजा करने के लिये गमनागमन भी यथायोग्य करना चाहिये। क्योंकि यहा-तद्वा विहार करना भा धर्म तथा स्वास्थ्य का घातक है-

प्रश्न को सत्संगति — जिसके संसर्ग से अपने गुरा का विकास एवं जगत में प्रशंमा होता है, तथा आत्मिन हा बढ़ती है ऐसे सटाचारी पुरुषों की संगति को आर्थ पुरुष की संगति कहते हैं। उनके संसर्ग में रहने बाले पुरुष में आवक धर्म का पालन हो

सकता है पर मिथ्याचारी, क्रोधी तथा कठोर राष्ट्र बोलने वाले के संसर्ण से नहीं हो सकता कहा भी है कि .—

# यदि सत्संगनिस्तो अविष्यसि अविष्यसि, अथ सञ्जनगोष्ठीषु पविष्यसि पविष्यसि ।

भावार्थ यह है कि यदि तुम सज्जन पुरुषों की संगति में लीन हो जावोगे तो श्रवश्य ही उत्तम झान की प्राप्ति होगी। इसलिये हमेशा श्रपने कुल धर्म के पालन करने वाले श्रावक को सदैव उत्तम मगति में रहना चाहिये।

ध प्राज्ञ — जो उहापोहात्मक, तर्क वितकात्मक मतिज्ञान के अतिशय को धारण करता है और जो दीर्घटर्शी, बलाबल का विचार करने वाला तथा विशेषज्ञ है उसको प्राज्ञ कहते हैं।

१० कृतज्ञ — दृसरे के द्वारा ऋपने पर किये हुये उपकार के जानने वाल को कृतज्ञ कहते हैं।

११. वशी: — जो इष्ट पदार्थों में अनासकि से तथा विरुद्ध में पदार्थों में अप्रवृत्ति से एवं स्पर्शादिक पचेन्द्रिय के विषयों को तथा अन्तरंग काम की ब, मोइ, लोभ, शत्रुकों को वश में रखते हैं उन्हें वशी कहते हैं। अभिप्राय यह है कि पंचेन्द्रिय विकारों को रोकने के स्पथिर जो काम को बादिका प्रवीकार करते हैं उन्हें वशी कहते हैं। ऐसा पुरुष ही धर्म का अधिकारी माना गया है।

१२ धर्म की विश्वि को सुनने वाले — जिसके क्रारा अध्युव्य तथा मोच की प्राप्ति होती है उसे धर्म कहते है। युक्ति और श्रागम से सिद्ध उस धर्म की प्राप्ति अथवा स्वरूप को जो प्रति दिन मुनता है उसे विश्वि का मुनने वाला कहते है। १३. दयालु :— दु.स्वी प्राणी के दु.स्व को दूर करने वाले को दयालु कहते हैं। दया ही धर्म का मूल है। क्योंकि दया से जिसका हृदय पूर्ण है वह पुरुष त्याग, रार्थ श्रादि संपूर्ण गुण एवं मान्न को देने वाला गुणो से युक्त होता है। इसलिये पुरुषो को सर्वना दयाभाव रखना ही श्रेयस्कर है।

१४ ऋषभि — हष्ट श्रीर श्रह त्मक-फल को हेने वाले हिंसा, भू ठ, कुशील श्राटि पापोसे तथा मद्यपानाटि से डरने वाले को श्रधभी कहते हैं। इस प्रकार ऊपर के १४ गुणों में से समम्ब श्रथवा व्याप्तरूप से उन गुणों का धारण करने वाला जो दयालु श्रावक है वही ऊपर की किया का पालन करने ये। ग्य तथा कुलाचार को पालन करने ये। ग्य उस श्रहिंसा धर्म का पालन करने में समर्थ होता है। कुलाचार का वर्णन श्रागे के प्रकरण में विम्हत रूप से किया जावगा।

# सच्चे धर्म में राका करना ही आत्मा की अवनति है-

अत्यन्त अगाथ और निर्मल हृद्य रूपी पानी में जब तक विषय कषय रूपी मगर मच्छ बसे हुए है, तब तक उसके गुणों के समृह उसमें नहीं रह सकते। इसलिये सबसे पहले भगवान वीत-राग देव के द्वारा बताये हुये मार्ग में शंकादि दोषा को दूर करके जबतक नि शक होकर नहीं चलेंगे तब तक सच्चे वीतराग चारित्र की प्राप्ति होना अत्यन्त कठिन हैं। इसलिए भव्य मानव प्राणियों को भगवान वीतराग की वाणी में अद्धा रखकर चलना चाहिये क्योंकि यही उनकी आज्ञा का पालन करना है।

#### सम्यक्त्व का त्रमाव---

इस संसार में जिस मनुष्य को सच्चे धर्म की प्राप्ति होना अत्यन्त दुर्लभ था और वह रात दिन चोरो डकेती एव सप्त व्यसनों में लीन रह कर घोर पाप संचय किया करता था उस मनुष्य ने भी, रत्नत्रय के धारी मुनिराज का सत्संग करके, किये हुए अपने पूर्व पापो का झालन करके उच्च पर प्राप्त किया अर्थात् मोच पर मे पहुँच कर अच्चय सुख का स्वामी बन कर वह तीन लोक में पूजनीय हुआ।

#### ज्ञान---

जिन सात तत्वों का विवेचन उपर किया जा चुका है उनको अच्छी तरह मनन कर अपनी आत्मा का ज्ञान करना ही सच्चा सम्यक्तान है और उसी के अनुसार आचरण करना सच्चा चारित्र है।

# यह चारित्र परम निम्न न्य दिगम्बर मुनि के त्रभाव से ही

कटाचित् पशुगति मे अन्धे के हाथ पड़े हुए बटेर पत्ती के समान किसी मन् सहित पंचेन्द्रिय पशु को किसी सद्गुरु महात्मा अर्थान् मर्व संघ परित्यागो दिगम्बर मुनि की संगत से सम्यक्त चारित्र प्राप्त हो जात्र तो हो सकता है। परन्तु पशुगति मे सम्यक् चारित्र प्राप्त नहीं हो सकता। सम्यक्ट्शन अर्थात् सक्ते धर्म के प्रति अद्धा भले ही हो।

यदि सम्यक् वारित्र होगा तो आर्य भूमि के उच्च कुलीन सम्यग्टिन्ट मानव प्राणी में ही हो सकता है और इस सम्यक्-

चारित्र का उदाहरण करने का श्राधिकार एक मानक को ही है, श्रान्य को नहीं। यह शक्ति मानव के सन्दर ही है। बढ़ि मनुष्य श्राप्त शक्ति के सनुसार निक्तर प्रयत्न करता रहे तो नीच से नीच उँव से उँच दशा को प्राप्त कर सकता है। चारित्र भारी हिमम्बर मुनि का प्रभाव एक विद्युत नाम के चार पर इस प्रकार करा है —

मश्चरा नगरी में जिनदत्त नाम का एक बहुत कड़ा संठ रहता था। वह बहुत धर्मात्मा, कुलीन, सज्जन, सन्यग्दर्शन से मुशोन्भित था। चारित्र सं उज्ज्वल होने के कारण उसकी कीति चारीं तरफ फैल गई थी। उसकी सुशील, गुणवती व शील सम्पन्न जिनमती नाम की स्त्री थी। उनका गुणवान शीलवान जन्यू-कुमार नामक एक पुत्र था। पुत्र की आयु जिस समय लगभग १६, १८ वा १६ साल की थी उस समय एक दिन बाहर उचान में एक मुनिसच आया। मुनिसंघ का समाचार सुनकर (उसके माता पिता इत्यादि और जम्यू कुमार भी उनके साथ गर्ने।) पूर्वीपार्जित पुरुष के प्रभाव से मुनिराज का उपकेश सुनने ही जम्यू कुमार को वैराग्य हुआ।

सन्जनो । ऋषको विकित ही होगा कि महातमा पुरुषों की संस्थित से क्या २ नहीं होता है । ऋषांत चारित्रवान महात्मा पुरुषों का प्रसाव पड़ते ही जीव चाहे नीच से नीच क्यों न हो तुरुत ही वढ़ सकता है। इसी समय मन में बैराग्य का ऋंकुर उत्पन्न होते ही जम्बू स्वामी गुरु बरशों में गिरकर विनय पूर्वक साचना करने हमें कि हे मगवन्। मुसे संसार इसी समुद्र से नौका के समान आप ही तारण तरण हैं। इसलिबे आप मुसे

संमार मागर से शीध ही निकाल दीजिसे। तत मुनियाज ने कहा कि है भव्य । तू पहले घर जाकर अपने माता मिता के चिच को शान्त करके आछो तत्पश्चात डीचा बहुए। करो । तब जम्बू कमार तरन्त ही लीट कर घर जाकर अपनी साता से कहने लगा कि है माता ! श्रन। दि काल से ससार में अमग्र करता हुआ मैंने अनन्त काल व्यतीत कर दिया परन्त-संयम भार को आफ कर श्रेष्ठ मोत्त पट को शाप्ति नहीं कर सका। इसक्रिये माता ! श्रव मैं इस संमार से मुक्त होने के लिये यत्न करू ना क्योंकि मेरी आत्मा अब जग गई है। आप ममे किसी प्रकार संसार से फंसाने की चेष्टा न करें। माता ने कहा कि बेटा ! तन्हारी आख अभी बहुत छोटी है, ससार में मेरा तुम्हारे अतिरिक्त कोई भी दमरा महारा नहीं है। थोड़ दिन तक मंसार में सुख भोग कर तत्पश्चान तुमको सयम धार लेना श्राच्छा होगा। उस समय मै भी तुम्हारे साथ सबम भार बहुए करूगी। फिर माता पिता ने कहा कि कम से कम ले। क रूढ़ि के लिये तुम विवाह कर ला। तब जबरदम्ती उन्होंने माता की आज्ञा का उल्लंघन न करके विवाह की अनुमति द टी। माता के मोह के कारण उसने अपनी शादी करवा ली। तब आठी कन्याणे आकर के जस्यू स्वामी को समार में फसाने के लिये रात भर विविध प्रकार के चेष्टाय की, किन्तु जम्बू स्वामी पूर्ण विरक्त है।ने के कारण मेरु पर्वत के समान अचल रहे। इस दशा को देख कर माता विचार करने लगी कि ऋब मेरा पुत्र घर में नहीं रह मकता। माता जम्बू स्वामा से कहने लगी कि बेटा ! आसी माता का हृत्य शान्त करके जाना। जम्मू स्वामी ने उत्तर दिया कि स्ननादि कान में जाएके मसान जानना बाताएँ सेरी हो मई हैं लगा श्रसंख्य माताश्रों का दूध पीकर सैने सबका छोड़ दिया है तो किन २ मातात्र्यों का हृदय मैं शान्त करूं ? पर फिर भी माता उन्हें बारम्बार समका रही थी कि इतने मे विद्युत नाम का चोर चोरी करने के लिये वहाँ आया और महल में घुसकर रत्नों की बडी २ गठरी बाँचकर जब वह जाने लगा तब उसकी नजर तुरन्त ही जम्बू स्वामी के उत्पर पड गई। वह विरक्त जम्बू स्वामी के चारों तरफ बैठी हुई स्वर्ग की देवियों के समान परम सुन्दरी स्त्रियों को देखकर मन मे विचार करने लगा कि मुभे धिक्कार है। इसके पास करोड़ों रुपयों की सम्पत्ति तथा देवागनान्त्रों के समान सुन्दरी स्त्रिया होते हुए भी ये त्राज सबकी लात मार करके वैराग्य बारण करके महान् द् खटायी मसार चक्र से छुट-कारा पाने के लिये प्रयत्न कर रहे हैं खार मैं कितना पाप कर रहा हूँ। श्रोहो ! न करने वाले श्रनेक पापो को करके चंती, बेईमानी के द्वारा मैने क्या न्याप नहीं किया ? मेरे समान मूर्ख कीन होगा <sup>१</sup> ऐसा मन मे विचार करके तुरन्त ही वह जम्मू म्वामी के चरणों मे गिर कर पूर्वकाल मे किये हुए अपन पापी के प्रति ग्लानि करते हुए जम्बू स्थामी के सत्मग से मध्त व्यमनो को त्यागकर एक महात्मा बन गया। जो महान पापी था उसने सम्यक् चारित्र रूपी पुरुषों के ममर्ग में तुरन्त ही मुनि त्रत को धारण कर लिया। जा पापी द्निया में नीच से नीच था खाँर जिसकी सभी पाप की दृष्टि में देखते थे वह आज मुनि बनकर देवों में भी पुजनीय हो गया।

इसिलये सञ्जनो । भगवान महावीर की यही शिक्ता है कि है सँसारी मानव प्राणियो । श्वगर तुमको सच्ची मानवता प्राप्त करनी है तो सहा सम्बन्धर्शन सहित चारित्रवान बनने का प्रयन्न

करों । परन्त संसारी पातानी प्राणी संसार की ऋशिक असनाओं मं अनादि काल से पड़े हए हैं और अपने मन में आहम स्वरूप से भिन्त इन्द्रिय जन्य मुख सामग्री को ऋपना मान कर उसी की शाप्ति के लिए अनेक पापों को संचय करते हुए आप ही आप ठगे जा रहे हैं। क्या ऐसे लोगों को मुच्ची बानवता प्राप्त होना सभव है ? कहापि नहीं। जब तक योग्य सङ्जनों का संग श्रीर मज्जनों का उपदेश न मिले तब तक हमारे श्रन्दर श्रात्मा को मलिन करने वाली बाह्य वस्तुयें बनी ही रहंगी श्रीर जब तक उसको साफ करने का ग्रसाला न मिले तब तक हमारी आस्मा परमात्मा नहीं बन सकती। नर से नारायण बानी परमात्मा बनने के हेतु से ही महान् २ तीर्शंकर, चकवर्ती, नारायण, रामचन्द्र, हनमान, भीमसेन, इत्यादि महान् २ योद्धा होते हुए भी सच्चे ज्ञान चारित्र से युक्त महात्मात्र्यों का संसर्ग करके श्रपनी श्रात्मा पर क्षमी हुई पाप रूपी वासना को धे।ने के लिये चकवर्ती पट, तीर्थंकर पर इत्यादि सासारिक तथा इंद्रिय मुखो को त्याग कर जब मत्तगुरु की शरण ली और वे बाद में सम्पूर्ण पटार्थों से भिन्न आत्म स्वरूप में लीन होकर कर्म- मैव को धोया उसो के बाद सदा के लिये मुखी हो गये।

इसिल्ये हे भव्य प्राणियो । यहि तुम सच्चे मोन की प्राप्ति करना चाहते हैं या रामपट, कृष्णपद, राष्ट्रपविपट या पं० नेहरूजी ना पद प्राप्त करके सुखी होना चाहते हैं तो खयं ही अपने अस्ट्र मौजूद नीचपने को तृर करने के लिये उच्च सब्जन मनुष्य की संपत्ति करना बहुत आवश्यक है। जब तक अपने भीतर रागद्वेष कोधाटि कषायों को हटाने की कोजिश न करें तब तक दम बीत- राग सच्चिदानन्द नारायण रूप की धारण नहीं कर मकते। इसलिये सबसे पहले भी वीतराग मगवान महावीर के वतलाये हुये मार्ग (शिक्षण) के अनुसार अपने कुलाचार को निशंकित मार्ग पर जब तक श्रद्धा न हो या उनके तक्व पर विश्वास न हो तब तक प्राणी ससार मे कभी भी उच्चपद को प्राप्त नहीं कर मकता।

#### मानवता का उद्देशय---

श्रार्य भूमि के मानव प्राणी भगवान महावीर ने मानवता अ मुख्य उद्देश्य क्या है ? सो बताते हैं।

> सन्ध्या सुदूर्लमिदं बहुसम्माबान्ते मानुष्यमर्थेदमनित्यमवीह धीरः

तुर्श यतेत पतेदनुमृत्यु याव--न्निःश्रेयसाय विषय खलु सर्वत स्यात्॥

अर्थान् यह मनुष्य शरीर यद्यपि अनित्य है, मृत्यु मदा इसकें पीझं लगी रहती है, तथापि यह इतने महत्य का है कि परम पुरुषार्थ—मोस्त को प्राप्ति इसी शरीर में हो मकती है। इसलियं अनेक जन्मों के बाद इस अत्यन्त दुर्लभ मनुष्य शरीर को पाकर बुद्धिमान पुरुष को चाहिये कि वह शीघ्र में शीघ्र मृत्यु के पहले हीं मोस्त प्राप्ति का प्रयन्त कर ले। इस जीवन का मुख्य उद्देश्य मास्त ही है। विषय भोग ता सभी योनियों में प्राप्त हो सकते हैं, पर भव बंधन में मुक्त होने का एक यही स्थान है। इसलियं उनके संग्रह में यह अमूल्य जोबन नहीं लोना चाहिये। इस मानवता को प्राप्त करने के लिये श्रेष्ठ सन्तान की उत्पक्ति की आवश्यकता है।

शिशु की उन्नति ही राष्ट्र की उन्नति है— चाहे कोई भी राष्ट्र क्यों न हो पर वक्ष्मों को जन्म देने के पहले ही उनको जन्म देने वाली माना के गर्म में जब बालक श्रावे तभी से ही उन पर सच्चो मानवता का संस्कार डालरे रहना चाहिये। जब तक उनकी उन्नति के लिये श्रेष्ट्र सँस्कार उस गर्भवती माता पर ठीक नहीं होगा तब तक वह माता नहीं कहलाती है। इस लिए माता पर भी ठीक संस्कार होनी चाहिये। मॅस्कार के द्वारा श्रेष्ट मानव पट की प्राप्त करके उसी के द्वारा भगवान भी बन सकता है। जब बालक माता के गर्भ में आता है तब उसकी शक्ति को मजबूत या कमजोर बनाने की जिन्मेदारी माता के उपर रहती है। श्रागर माता का मंस्कार ठीक न हो ना उससे माता उन कच्चों की मानसिक शारीरिक शक्तियाँ को अवनति कर देती है। अर्थात माता के मन बचन, काय की क्रिया का प्रभाव बालक के उत्पर अवश्य पड़ता है। यदि माता सुशील, धर्मात्मा और विदुषी है, तो उसके मन बचन कार्यो की योग्य किया बालक की शक्तियों पर अपने आप पड़ जाती है। ऐमी विद्यी माताच्या के द्वारा ही गुणवान, बलशाली, ऋहिंसाके पुजारी भगवान महावीर, रामचन्द्र, लक्षमण, लव-कुश, वृषभदेव, शुकदेव इत्यादि महान् २ पुरुषो का जन्म हुआ है। माता पिता के शुभ संस्कार से ही ऐसे महात्मान्त्रों का जन्म होता हैं। इसिनये आर्य भूमि के मानव प्राणियों। सबसे पहले सच्ची माता का निर्माण करने के लिए प्रयस्त करना चाहिये। अगर वह माता पिता के रूप में न होकर राक्सी के समान आचरण करती है तो वह घर नटी के किनारे रहने वाले खेत के समान है। जैसे कहा भी है कि-

यस्य सेत्रं नदी तीरे, नार्या च वर संगता। ससर्थे च गृहे वासः कथं स्यातस्य निवृत्तिः ॥

जिसका खेत नहीं के तट वर है, स्त्री पर-पुरुष के साथ व्यिमिन चार करने बाली तथा घर में साँप मीजूट रहता है, तो उसे कहाँ से मुख मिल सकता है ?

स्त्री ही प्रजा को योग्य निर्माण करने के लिये देत्र के समान है। वही माता स्त्री रत्न है, वही माता सज्जन मनुष्यीं तथा देव देवियों के लिये पूजनीय होती है। इसलिये ऐसी स्त्री की परमा-वश्यकता है।

क्या कुल को कलैंकित वरने दाली भित्रयों देश या राष्ट्र की उन्नति करने वाले बालक को जन्म दे सकती हैं? कभी नहीं। किसी कवि ने आधुनिक काल की नारी का स्वरूप बतलाया है कि—

आ: वाकं न करोवि पापिनि कथं पापौ त्वदीय: पिता । रखंडे बण्पसि किं तमेव जननी रखंडा त्वदीया स्वसा । निर्मच्छत्वरितं मृहाद्विहिरितो नेदं त्वदीयं मृहं । हा ! हा ! नाथ ममाद्य देखि मरखं आरस्य मान्योदय: ॥

कोई पित बाहर से देरों में घर आजे पर भूल से व्याकुल है। कर भोजन करना चाहता है, पर घर में भोजन जब तक बना ही नहीं। ऋतः कोधानेश में ऋतकर अपनी पत्नी से कहता है कि—रे पापिनी । भोजन क्यो नहीं बनाया ? पत्नी उत्तर देती है कि—तुम्हारा पिता पापी है। पित पुन कोध में ऋतकर कहता है कि अरे राँड़ ! क्यों अयिक बकवाद करती है ? पली उत्तरं देती है कि—मै क्यो राष्ट्र हूं तेरी मां राँड़ झेको। पित युन कोधित होकर कहता है कि-इमारे बर से शीघ निकल जा। तब उत्तर में पत्नी कहती है कि यह तुम्हारा घर नहीं है। यह सुनते ही पित कहता है कि हा नाथ! हा नाथ! हमारा आज ही मरण हो जावे तो अच्छा है, क्योंकि घर में हुलटा का भाग्योदय हुआ है। देशी कुल क्लकियां स्त्री के साथ में एक मिनट भी नहीं रहना चाहता।

हमारी माताचो एव बहिनों में भी ऋविकतर उपरोक्त दोष देखें जाते हैं। यह सब दांष कुसस्कार से उत्पन्न होते है। बाल्यावम्था मे जिस बालक या बालिका के ऊपर बुरे सस्कार ऑकित हो जाते हैं, वे बढ़ी कठिनाइ से कूटते हैं। अधिक-तर तो क्रूटते ही नहीं । अत माता पिताओं को चाहिये कि वचपन में बच्चों की बड़ी सावधानी से रक्खे जिससे कि उनके कं मल हृत्य पर दुरे सस्कार न पड़ सके । धर्म, ऋर्थ तथा काम प्राप्त करने के लिये गृहस्थाश्रम बनाया गया है। इन तीनो वस्तुक्यों को के हैं बाकेला पुरुष या स्त्री प्राप्त नहीं कर सकती। जिस तरह गाड़ी एक पहिंचे से नहीं चल सकती उसी प्रकार विना पति या पत्नी की एकता के धर्म, अर्थ और काम का साथन होना असम्भव है। उपरोक्त तीनों पुरुषार्थी को प्राप्त करन के परचातु मोच्च पद भी धीरे ? साधन से साध्य कियाः जा सकता है। जिस दम्पति मे पारस्परिक प्रेम भरा हुआ है, उसके लिए पुरुषार्थं चतुष्ट्य प्राप्त होना बढ़ा सरल हैं। क्योंकि जो कार्य कोनों की सरारतर से किया जाता है वह शीध ही सफल

होता है। दोनो की एकता से किसी प्रकार की बाधा नहीं पड़नी।

माता होने योग्य कन्या-

सान्वी शीलवती दया वसुमित दाश्चियय लक्जाबती। तन्वी वापपराङ्ग्रुली स्मितमित सुग्धाप्रियालापिनी॥ देवे सद्युक्रवंधुमञ्जनरता बस्यास्ति भाषी गृहे। तस्यार्थागमकामोञ्चफलदाः कुर्वन्ति पुषयप्रिया॥

हे प्राणियो । भगवान महावीर जैसे सुयोग्य पुत्र को जन्म हेने बाली माता के समान श्ली रत्न का निर्माण करना भी परमा-वश्यक है, क्योंकि वेटो तथा शास्त्रों में भी ऐसी श्ली रत्न की ही प्रसशा की गई है, अन्य की नहीं।

िक्षयों के अन्दर स्वाभाविक शील, त्या, लक्सी के समान घर को सुशोभित करने वाली, लज्जावती, कोमलांगी यानी दुबली पतली, पापसे डरने वाली, प्रसन्न मुखी, मघुर भाषिणी देवी, गुरु शाख, माता, पिता एवं धर्मात्मा सत्पुरुषों की सेवा में रत रहने वाली, परोपकारी, सभी के साथ प्रेम प्रकट करने वाली, अनेक गुगों से सुशोभित खियों को ही रत्न की उपमा दी गई है। ऐसी स्त्री रत्न के द्वारा ही श्रेष्ठ मानव बनने योग्य पुत्र रत्न को जन्म देने वाली सुयोग्य माता कहलाती है, पर अयोग्य हजारां पुत्रों को जन्म देकर आजकल की मातायें यधार्थ माता नहीं हो सकतीं। कहा भी है कि:—

> एकेनापि सुपुत्रेख सिंही स्वपित निर्मयम् । सहैव दक्षभिः पुत्रेमरि वहति मर्दभी ॥

एक ही सुयोग्य पुत्र पैदा होने से जंगल में सिंहनी निर्भय होकर सोती है, परन्तु गदही दस कुपुत्रों को जन्म देने पर भी उनके साथ सदा बोमा ही ढोती रहती है।

इसी प्रकार आजकल की हमारी माताओं और बहिनों के अन्दर कुसस्कार के प्रभाव से योग्य पुत्र और पुत्रीयों को जन्म देने वालो माताओं का इस भारत में बहुत ही अभाव हो गया है। हमारी माताये पुत्र और पुत्रीयों को जन्म देती हैं और अपने को खुशी मानती है पर प्ररम्भ में जितना ही हर्ष मानती हैं उतना ही आगे चल कर पुत्र या पुत्रियों के प्रति उनको विशेष चिंता का भार उठाना पड़ता है। इसका मूल कारण एक कुसंस्कार ही है।

प्राचीन फाल की हमारी माताय सुमस्कार, शोल, लड्जा, मड्जनों की सगित में रत रहती थी तथा गुणी गुरुओं के संस्कार माताओं के हृदय भूमि में श्रानम्द उत्पन्त हुआ करता था। इस् लिये ऐसी माताय हृदय भूमि, शुद्ध सुसंस्कृत होने के कारण सिहिनी के समान एक ही या दो पुत्र पुत्रियों को जन्म देकर हमेशा संसार में सुस्त से अपने धर्म ध्यान में लीन रहकर स्वपर के कल्याण में लगी रहती थी और ईह पर दोनों लोक की मुख सामग्री की प्राप्त कर लेती थी।

यदि बच्चे की माता आक्वानी, कुशील, अधर्मी, मूर्ल होगी तो उसकी कियाओं का बहुत बुरा प्रभाव बालक पर अवश्य पड़ेगा। यद्यपि मंतुष्य के पूर्वीपार्जित कर्म का उदय जीवके साथ इस जन्म में फल देता है। अर्थात पूर्व जन्म में जैसा शुभाशुभ कर्म सचय किया है वैमा ही फल भोगना पढ़ता है, तथापि वाह्य निमित्त कारणभी सहायक है। वाह्य सम्कार का भी बड़ा प्रभाव पड़ता है। माता पिता का जैसा आवरश होगा वैसा ही अच्छे वा बुरे संस्कार बच्चों पर पड़ेगे।

# माता पिता के द्वारा बच्चों पर कुप्रभाव---

है श्रार्थ मानय प्राणियों । बच्चो पर माता पिता का प्रभाव कैमे पड़ता है, इस बात को हम आप लोगी को उदाहरण पूर्वक समस्तावेगे।

किसी एक छोटे से गांव में सुसंस्कार से हीन स्वी पुरुष रहते थे। बहुत दिनों के पश्चात उनके एक पुत्र उत्पन्न हुन्ना । पुत्र की होनों दंपती **बहुत** प्यार करते थे। परन्तु वच्चे पर ठीक सम्कार न होने से यानी मां बाप के बुरे सस्कार में वह बच्चा एक दिन किसी दरजी की दुकान से दो चार हाथ कपड़ा चुरा लाया और घर में आकर अपनी माता से कहा कि मां. मैं दो गण कपडा अमक आदमी की दुकान में चुराकर लाया हूँ। माता ने उस वच्चे की बात सुनकर बड़े हर्ष से कहा कि बेटा । तूने बहुत अन्जा किया क्योंकि तुम्हारे बाबू जी की धोती फटी है उसमें जोडदगी। यह कह कर उस कपडे को लेकर रख लिया। श्रीत्माहन प्राप्त होने से वह बच्चा हो चार हिन के बाद किसी सेठ की दुकान से मोका पाकर बोरी से एक थान उठा कर ला रहाँ था कि रास्ते में पुलिस ने एकड़ा और पूछा, कड़ों से लाया ? बक्चे ने उत्तर कि मैंने चोरी नहीं को है। पुलिस ने पूछा कि फिर किसने की ? उसने कहा कि मेरे मा बाप ने की है। युक्तिस ने कहा अरे बदमारा सू चुराकर ताया है फिर अपने मा बाप का नश्त क्यों लेता है ? असमे कहा

कि सचमुच मैंने नहीं की, मेरे माता पिता ने चोरी की है। तत्र पुलिस ने उस बन्चे के माता पिता को बुलाकर पूछा कि तुम्हारा बच्चा एक थान चुराकर लाया है और मेरे पृक्कने पर उसने कहा कि मैंने चोरी नहीं की, मेरे माता पिता ने की है। तब उसके माता पिता ने बच्चे से पूछा कि बेटा । हम कब चोरी करने गये थे ? तू ही तो लाया है और हमे बद्जाम करता है ? बच्चे ने उत्तर दिया कि माता! मैं जब श्रद्धान से पहले दर्जी की द्कान से दो गज कपड़ा चुराकर लाया था तब तुमने मुमे चोरी करने के वारे में क्यों नहीं डांटा ? अगर उसी समय डांटकर इस बुरी श्रादत को खुड़ाती तो मैं चोरी करके अपनी बदनामी व आप लोगों की बदनामी क्यों करता ? इसलिये चोरी करना तुमने सिलाया है मेरा कोई दोप नहीं है। इसीलिये अगर माता पिता का संस्कार ठीक होगा तो वर्ष पर भी संस्कार ठीक पडेगा। श्रत श्रच्छे या बुरे बालक पर संस्कार डालना माता पिता पर ही निर्भर है। इसलिये जन्म में लेकर मरण तक ठीक संस्कार जिम पर है।गा, वे ही बालक योग्य मानवता की प्राप्त कर अन्त मे नारायण, विष्णु, शिव, जिनेन्द्र इत्यादि पद सरलता से प्राप्त कर सकता है।

संस्कार इस संसार में बहुत श्रम्लय वस्तु है। बुरी से बुरी चीजां पर जब योग सस्कार पड़ता है तथ यह भी पूजनीय बन जाती हैं। श्रगर कोई बढिया से बढ़िया शस्त्र भी हाथ में क्यों न हो पर यदि उस पर तीइया काटने बोग्य धार न चढ़ाई जाय तो उसकी कीमत नहीं होती। इसी प्रकार मनुष्य श्रक्के से श्रच्छे कितने भी उद्ध घराने का क्यों म हो, उसके श्रान्टर जब तक योग्य संस्थार न होगे, तब तक वह दुनिया में बेकार है अरे गौरवशाली नहीं बन संकता।

ताबे या लोहे के ऊपर सोने का पानी चढ़ाया जाय तो वह भी दुनिया में प्जनीय बन जाता है। अगर साठ साल के बूढ़े मनुष्य की ठीक दाढ़ी बनवाकर बढ़िया से बढिया कोट, पतलून मौजा, बूट, आँखों पर चश्मा, हाथ में घड़ो, गले में मफलर तथा मुँह पर पाउडर का लेप इत्यादि करके हाथ में बेंत की छड़ी देकर बाजार के चेंडे रास्ते में भेज दिया जाय तो उसके बाह्य टाट बाट को देखकर आन जाने वाले लें।ग ताकते जाते हैं। उसकी इञ्जत करते हैं। दुनिया में मुनंकार का ही महत्व है।

जब सोने को मोलाह बार तपाया जाता है तभी वह मूल्य-यान होता है तथा दुनिया में उसकी कामत श्रीष्ट होती है श्रीर बहुत महगा बिकता है इसी प्रकार माता के गर्भ में बच्चे के रहते ही उस पर सुमस्कार डालना प्रारम्भ करने चाहिये।

#### सस्कार का विवेचन-

यदि सब आवक या गुत्रथपने के। ठीक चलाने वाली मनुष्यता को प्राप्त करना है ता हमारे भारताय माताओं और बहनों को चाहिये कि ये। ग्य माताओं को तैयार कर क्यों कि यह बहुत जरूरी है। जैसे किसान पानी बरमने के पहले हो अपने खेत का मुप्तकार बार बार करके खाड़ इन्याहि से सूच शिल्याली बना देता है और उसमें घाम वगैरह आने नहीं देता है। जब समयानुसार पानी बरसता है तब शीघ ही सभी कार्य छोड़कर बीज बोता है। ऐसा करने से फमल भी ठीक फलती है

इसी तरह माता पिताकों को चाहिये कि अपनी कन्याकों को वर्म, नीति, गृह प्रयन्थ, कारीगरी इत्यादि अनेक कलाओं में कुशल यनाने की शिक्षा दें जैसा अब माता खाती है उसी का अश गर्भस्थ बालक को प्राप्त होता है। यदि माता शुद्ध आहार पान करें तो बालक का शरीर भी उसी से पोषित होगा। जिससे उसके शरीर में निरोगता रहेगी और खून शुद्ध बनेगा।

माता के मन में यदि अन्छे विचार होगे तो उसके मंसर्ग सं वालकों की मानमिक वृत्ति पर भी अच्छा प्रभाव पड़ेगा। प्राय देखा जाता है कि यदि कोई महान तेजस्वी पुरुयात्मा जीव माता के गर्भ में आता है तो उसके ज्ञान और धर्म के बल के निमित्त से माता के मन के विचारों पर भी अन्तर आ जाता है। उसी तरह अनेक प्रकार के दोहले उत्पन्न होते है। यदि तेजस्वी पुत्र हो तो माता को दर्पण अर्थात शीशा में मुख देखने की इच्छा होती है। यदि माता के गर्म में धर्मात्मा महान पुरुवशाली वा भाग्यशाली बालक हो तो तीर्थ यात्रा, भगवान के दर्शन पूजा, पाठ, गुरु सेवा तथा सङ्जनों की संगति करने के दोहले उत्पन्न होते है। यदि माता का गर्मस्थ बालक दरित, या पुरुवहीन हो तो माता को चने या मिट्टी के दुकड़े खाने की इच्छा होता है। इसी तरह माता को भी शुमाशुम विचार गर्मस्थ बालक के अनु-सार होता है। इसी प्रकार द्रव्य पर भाव का और भाव पर द्रव्य का प्रभाव बरावर पड़ता रहता है।

इसलिये हे सज्जन मनुष्यो । याद रिलये माता जैसी योग्य या अयोग्य होगो वैसे ही विचार बालक के मन मे उत्पन्न होगे। हमिलिये माताओं औं बहनों को अपनी सन्तानों के ऊपर वचपन से ही योग्य धार्मिक नैतिक, सुशील और सदाचार का संस्कार बालते रहना चाहिये जिससे कि योग्य प्रजा का निर्माण होकर परम्परा धर्म नीति न्याय इत्यादियों के द्वारा राष्ट्र और धर्म की रचा हो सके। सारांश यह है कि बालकों के ऊपर बुरे या भले भावों को डालने की जिम्मेटारी माता की ही है।

इसके आगे भगवान महाबीर ने भारतवर्षीय आर्थ मनुष्यों के लिये गर्भाधन संस्कार का निरूपण किया है।

### (१) प्रतिकिया:--

भगवान ने सबसे पहले धर्मात्मा पुरुषों के प्रति यह शिक्षा ही है कि सज्जन मनुष्य स्त्रियों में श्राधिक श्रासक्त होकर उसके साथ श्रित गृद्धतापूर्वक विषय भोग न करें, किन्तु योग्य कुलवान गुणवान या सदाचारी बनकर धर्म, श्रिश्च श्रीर कामपुरुषार्थ का साधन कर श्रान्त में मोक्सपुरुषार्थ की प्राप्त कर सके, ऐमं पुत्रो-त्पत्ति की इच्छा से निरिच्छापूर्वक स्त्री संसर्ग करें।

श्चियाँ महीने के अन्त में जो मासिक धर्म में बैठ जाती हैं उस समय उन्हें केवल अपने मन में भगवान का नामोच्चारण करते हुये एकान्त कमरे में बैठे रहना चाहिये और तोन दिन तक किसी अन्य पुरुष का मुख नहीं देखना चाहिये।

पांचवें दिन अथवा किसी कारण बश हो तो छठवें दिन स्नान करके शुद्ध वस्त्र पहनकर अपने पित के साथ मन्दिर जाना बाहिये। वहां जाकर भगवान का दर्शन कर पूजादि किया को करे, बाद में उन अरहन्त जिनेन्द्र भगवान के ऊपर यथाशिक तीन छत्र बढ़ावे। इन छत्रों को बढ़ाने का अर्थ यह है कि भग- वान् तीनों लोक के जीवों पर इत्र समान आश्रय देने वाले हैं और ससार रूप्री तापत्रय को दूर करने वाले हैं। वाद में भगवान के सामने हवन करना चाहिये।

# इयन कुएड बनाने के नियम और उसके प्रत्येक नाम

गृहपत्य, त्रिकोटा श्रीर दक्षिणावर्त ऐसे तीन कुण्ड बनाब । पहला कुरुड गृहपत्य का चौकोर बनावे, दूसरा ऋहवनीह त्रिकं। ए बनावे स्रीर तीसरे कुन्ड का नाम दक्षिणावर्त है जिसको छत्राकार बनावे। इन तीनां कुएडों मे अग्नि जलावे। पहले कुएड की अग्नि को तीर्थंकर भगवान की निर्माण अग्नि कहते हैं। इसका मतलब यह है कि भगवान महावीर तीर्थंकर ने अात्म-ध्यान रूपी अमिन के द्वारा अपने कर्म मल को नष्ट कर दिया है, दूसरे कुएड की श्रानि की गणधर की निर्वाण श्राग्नि कहते हैं, इन्होंने भी अपय ध्यानाग्नि के द्वारा श्राठों कर्मी को जलाकर निर्वाण तथा सच्चे मोच सुख को प्राप्त कर लिया है। तीसरे कुएड की अग्नि को सामान्य केवली निर्वाण अग्नि कहते हैं। तीर्थंकर के अलवा जो कर्मनिर्जरा कर में स प्राप्त कर लेते हैं उसे निर्वाण अम्नि कहते है। इन तीनी कुएडों का दसरा नाम प्रणीताग्नि भी है। यदि इतने कुरूड बनाने की शक्ति व यह करने की शक्ति न हो तो केवल चौकोर कुएड बनाकर एक से ही काम में ले। इस प्रकार कुएड बनवाकर विधि पूर्वक हवनादिक पुजा को करना चाहिये।

इस प्रकार दोनों दम्पत्ति इस पूजादिक किया को पूर्ण करें प्रेम पर्वक घर पर आ जाव । अतिथि वा सूत्रपात्र को वथाशक्ति श्राहार दान देना या भोजन कराना अथवा विरादरी को बुला कर श्रापस में प्रेम व्यवहार करने का नाम शीति किया है।

श्रव प्रीतिमन्त्र कहते हैं—त्रैलोक्यानाथो भव (तीनो लोको के श्रिधिपति होश्रो) त्रैकाल्यज्ञानी भव, (तीनों काल का जानने वाला हो) श्रीर त्रिरत्नस्वामी भव (रत्नत्रय का स्वामी हो) ये तीन प्रीतिक्रया के मन्त्र हैं।

सम्रह—त्रैलोक्यानायो भय, त्रैकाव्यज्ञानी भय, त्रिरत्नस्यामी भव।

### (२) गर्भाघान क्रिया:--

गर्भाधान के समय काम आनं वाले विशेष मन्त्रों का सप्रह इस प्रकार है .--

सङ्जातिभागी भव, सद्गृहिभागा भव, मुनीन्द्रभागी भव, सुरेन्द्रभागी भव, परमराज्यभागी भव, श्राहेन्त्यभागी भव, परम-निर्वाणभागा भव।

### (३) सुशीत क्रिया:--

मुप्रीति किया में अवतारकल्याणभागी भव (गर्भकल्याणक को प्राप्त करने वाला हो), मन्दरेन्द्राभिषेक कल्याणभागी भव (मुमेरु पर्वत पर इन्द्र के द्वारा जन्माभियेक के कल्याण को प्राप्त हो) निष्कान्तिकल्याणभागी भव (निष्क्रमण कल्याण को प्राप्त करने वाला हो), अर्हन्त अवस्था केयल ज्ञान कल्याण को प्राप्त करने वाला हो) और परमनिर्वाण कल्याणभागी भव (उत्कृष्ट निर्वाण कल्याण को प्राप्त करने वाला हो) ये मन्त्र विद्रानों को अनुक्रम से बोलना चाहिये।

#### (४) धृति क्रिया:-

यह किया गर्भ से सातवे महीने में की जाती है। जिसमें भी पहले की तरह पूजा हवनाटि करना चाहिये इसका मंत्र—

सजाित दात भागी भव (मजाित यानी उत्तम जाित कां देने वाला हो), सद्गृहिदात्भागी भव (सद्गृहस्थ पद को देने वाला हो), सुनीन्द्रदात्भागी भव (महासुनि पह को देने वाला हो), सुरेन्द्रदात्भागी भव (सुरेन्द्र पद को देने वाला हो), परम राज्य दात भागा भव (उत्तम राज्य चक्रवर्ती के पद को देने वाला हो), आर्हन्त्यदात्भागी भव (अरहन्त पद को देने वाला हो) तथा परम निर्वाण दात्भागी भव (उत्कृष्ट निर्वाण पद को देने वाला हो)। इस प्रकार शृति किया में इन मन्त्रों का पाठ करना चित्रिये।

### (४) मोद क्रिया:---

मजाति कल्याणभागी भय ( मजाति के कल्याण का धारण करने वाला हो ), सद्गृहिकल्याणभागी भय ( उत्तम गृहस्थ के कल्याण का धारण करने वाला हो ), वैवाहिकल्याणभागी भय ( विवाह के कल्याण को प्राप्त करने वाला हो ), मुनीन्द्रकल्याणभागी भय (महा मुनि पह के कल्याण को प्राप्त करने वाला हो) सुरेन्द्रकल्याणभागी भय ( इन्द्र पद के कल्याण का उपभोग करने वाला हो ), मन्द्रशमिषेक कल्याणभागी भय ( मुमेरु पर्वत पर अभिषेक के कल्याण को प्राप्त करने वाला हो), युवराज कल्याणभागी भय ( युवराज पद को कल्याण का उपभोग करने वाला हो ), महाराज कन्याणभागी भय ( महाराज कल्याण पद का

उपभोग करने वाला हो ), परमराज्यकल्याणभागी भव ( परम राज्य के कल्याण को प्राप्त करने वाला हो ), आर्हन्य कल्याण-भागी भव (धारहन्त पट के कल्याण का उपभोग करने वाला हो) यह किया है।

## गर्भिक्वी स्त्री के कर्तव्य :---

पॉचवे महीने मे गिर्मिणी स्त्री बहुत ऊँची भूमि पर न चढे भौर न उतरे, नटी में जल क्रीड़ा करने या तैरने न जावे, बैल गाड़ी पर या और गाड़ियो पर न बैंडे अध्या तेज व्याई न स्वाबे, सारे पटार्थ न स्वावे और ब्रह्मचर्ब रक्से।

### यति का कर्तव्य :---

गर्भिणी स्त्री के पति की उचित है कि देशान्तर इत्याहि न जावे, जिसमे छुट्टी न मिले ऐसा काम न करे क्योंकि गर्भिणी स्त्री की हमेशा रज्ञा करना उसका परम कर्वव्य है।

श्रव जन्म संस्कार के मन्त्र कहते हैं-

श्रों क ठ छः य श्रासि श्राउसागर्भार्भकं प्रमोदेनपरिरक्त स्वाहा। फिर पत्नो के हाथ में एमींकार मत्र पढ़ रक्ता का सूत्र बॉधे, इस दिन घर में मंगलाचार करें दान इत्यादि है।

# (इ) वियोद्भव क्रिया :--

बालक के जन्म होने के बाद यह किया की जाती है। इस दिन से घर में पहले की तरह पूजा आदि करनी चाहिये। दिज अथवा किसी विद्वान् पंडित के द्वारा ही यह किया करनी चाहिये। पिता और अन्य कुटुम्बी जन भी सामने रहें, इस प्रकार पृजा इत्यादि होने के बाद इस मन्त्र को पढ़ कर आहुति देवे। दिव्य-नेमि विजयाय स्वाहा, परमनेमिबिजयाय स्वाहा, आहेत्य नेमि-बिजयाय स्वाहा। फिर भगवान के गन्धोहक से बालक के आंग पर छीटा देवें बदि घर में प्रतिमाजीव यत्र न हो तो श्री मन्दिर जी में गन्धोदक मंगलादि कराव। फिर पिता बालक के सिर को स्पर्श करे और आशीर्वाद देवे और इस प्रकार कहे कि .—

कुल जाति वयोह्नपगुर्थाः शीतप्रज्ञान्वयः। भाग्याविध-वतासीम्यमूर्तित्वे समिधिष्ठिता सम्यग्दृष्टि सत्तवाप्नेयगतस-त्वमि पुत्रकः। सम्पीति माध्नुहित्रीश्चित्राच्य चक्राययनु-क्रमात्।

यदि सस्कृत मे न कहते बने तो भाषा मे इस प्रकार कहे कि तेरी माता कुलशुद्धि, जातिकुल शुद्धि, वयक्षपशील इत्यादि गुणों से सुशीभित, उत्तम सन्तान को उत्पन्न करने वाली, भाग्य-शालिनी, सौभाग्यवती, विधिमार्ग प्रवृत्ति करने वाली, महासौम्य मूर्ति को धारण करने वाली, सम्यग्दर्शन को धारण कर अणुत्रत को पालन करने वाली, महायोग्य हो और हे पुत्र । तू दिव्य चक्र को प्राप्त कर इन्द्र पट, विजय चक्र को प्राप्त कर, चक्रवर्ती पट और परम चक्र को प्राप्त करके तोर्थेश्वर पट को कम से धारण करने वाला हो। पुत्र के अँग को स्पर्श करके पुत्र के रूप मे अपना साद्मात् रूप देल कर रनेह पूर्वक इस प्रकार कहे। अंगादगात्सम्भवित इद्यादसिण्जायसे। आत्म-वैपुत्रनामाऽसि सजीव शरदः शतम्॥ अर्थात् भाषा मे इस प्रकार कहे कि हे पुत्र तू मेरे अँग से उत्पन्न हुआ है अतः मेरे आत्मा

के समान ही है। हे पुत्र । तू दीर्घ आयु हो। फिर दूध बी से वना हुआ अमृत लेकर उससे बालक की नाभि को सीचे और नाभि का नाल काटे। इस समय आशीर्वाट देते ससय बह स्त्रोक परे चातिज्ञयोभव, श्रीदेव्यः तेजातकिकाकुर्वन्त् चर्यात् है पुत्र, श्री ही स्नादि देवियाँ वेरी जनमकिया का उत्सव करे, यह कहते हुए भीरे २ बलापूर्वक सुगन्धित चूर्च से उस पालक के शरीर पर जबटब कर फिर मन्टराभिषेकाही अब, अर्थात तु मेर पर्वत दर श्रिभिषेक करने योग्य हो, यह मन्त्र पदकर सुगन्वित जल से उसे स्नान करावे और फिर चिरंजीव्या., अर्थात त् चिरकाल तक जीवित रह। इस प्रकार श्राशीवाद देकर उस पर श्रज्ञत डालं। इसके श्रनन्तर द्विज नश्यान् कर्ममल क्रस्तम् अर्थात् तेर समस्त कर्म मल नष्ट हो जावे यह मन्त्र पढ कर उसके मुख र्श्वार नाक मे श्रोपिंध मिलाकर तैयार किया हुआ घो मात्रा के श्वनुसार झे। इं। तत्पश्चात् विश्वेश्वरीस्तन्याभागी भूया. अर्थात् तू दोर्थंकर की माता के स्तन का पान करने वाला हो ऐसा कहता हुआ माता के स्तन को अभिमन्त्रिकर उसे बालक के मुंह में लगा है। तदनन्तर जिस प्रकार पहले वर्णन कर चुके हैं उसी प्रकार प्रीतिणूर्वक टान देते हुए उत्सव कर विधिपूर्वक जात कर्म अथवा जन्म काल की किया समाप्त करनी चाहिये। उस के . जराबु पटल को नाभि की नाल के साथ २ किसी पवित्र जमीन को लोट कर सन्त्र पढ़ते हुए गाड़ देना च हिये। उसकी प्रक्रिया इस प्रकार है कि सम्बोधनान्त सम्बन्हिन्द पर, सर्वभाता पर कार वसुम्भरा पर को दो दो बार कहकर अन्त में स्वश्हा शब्द महना चाहिये । अर्था त'सम्यग्द्रध्ट सम्यग्द्रध्टे सर्वमातः सर्वमातः

वसन्तरे वसुन्धरे स्वाहा (सन्यग्द्धिट सर्व की मग्ता पूथ्वी में यह समर्पण करता हूँ) इस मन्त्र से ऋभि मन्त्रितकर उस भूमि में जल और अजत डाल कर पाच प्रकार के रत्नों के नीचे गर्भ का यह मल रख देना चाहिये और फिर कभी त्वत्पुत्री इव मत पुत्रा' चिरजीवनी मुयासु (हे पृथ्वी तेरे पुत्र इत पर्वतों के समान मेरे पुत्र भी चिरजीवी हो ) यह कह कर घान्य उत्पन होने के योग्य खेत मे वह मल डाल देना चाहिये। तदनन्तर चीर धुन की डालियों से पृथ्वी को सुशोभित कर उस पर उस पुत्र की माता को बिटाकर अभिमंत्रित किये हुए सहाते गर्म जलसे स्नान कराना चाहिये। माता को स्तान कराने का मन्त्र यह है-प्रथम ही (सम्योधनान्त सम्यम्हिष्ट पढ) को दो बार कहना चाहिचे किर श्रासन्तभव्या, विस्वेज्वरी, अर्जित पुरुषा और जिन साता इन पतों को भी सम्योजनानत कर हो हो बार बोलना चाहिये और श्रम्ब में स्वाहा शब्द पदना चाहिये अर्थात सम्यम्हच्टे सम्बन्हच्टे श्रासन्तभव्ये २ विश्वेश्वरि विश्वेश्वरि अर्तिपुरुषे २ जिनमारः जिनमातः स्वाहा (हे सम्यग्द्रिक हे विकटमञ्य हे सब की स्वामिनी, हे अत्यन्त पुरुष समय करने वाली जिन माता, त् कल्याए करने वाला हो ) यह मन्त्र पुत्रकी माता को स्नान करावे समय बोलना चाहिये। जिस प्रकार जिनेन्द्र देव को माता पुत्र के करपाएों को देखता है उसी प्रकार यह मेरी पत्नी भी देखे, ऐसी श्रद्धा से वह स्नान की विवि करती चाहिये। वीसरे दिन रात के समय अनन्तज्ञानवर्ती भव (तृ अनन्तज्ञात को देखने वाला हो) यह मन्त्र पदकर पुत्र को गोदी में उठाकर ताराओं से सुशोमित श्राकाश दिलाना चाहिये। उसी दिन पुरुवाहयपन के साथ साथ शक्ति के अनुसार यान करना चाहिये और जितना बन सके उतना सब जीवों के अभय की घोषणा करनी चाहिये। इस प्रकार पूर्वाचार्यों ने यह जन्मोत्सव की विधि कही है। उत्तम द्विज को आज भी इसका यथायोग्य रीति से अनुष्ठान करना चाहिये।

- (७) नाम कर्म संस्कार—जन्म के दिन से बारहवे दिन बालक का नाम रक्ता जाता है। नाम रखते समय पिता को बहुत शुभ नाम रखना चाहिये क्योंकि नाम के अनुसार ही गुण भी हं ता है। फिर भो नीचे लिखे मंत्र को पद कर आहुति देवे। इत्यष्ट सहस्रनाम भागी भव, विज्यानामण्डसहस्रनामभागी भव, परम-णमाष्ट्रसहस्रनाम भागी भव, तव गृहस्थ आचार्य भगवान के १००८ नामों से कोई भी एक नाम उसमे से दूँ द कर रक्खे। और सभी मिलकर बाद में आहार इत्यादि करे।
- (५) बहिरंग किया दूसरे तीसरे श्रथवा चौथे महीने में ठोक मुहूत पर ठीक दिन घर से बालक को बाहर ले जावे, क्योंकि श्राज कल कई माताएँ उस बालक को १४ दिन भी पूर्ण नहीं करने देती वे श्रपने बालक को ले करके घूमने लगती हैं। ऐसा कभी भी नहीं करना चाहिये क्योंकि प्रसूती घर के बाहर श्रा जाने से माता का ध्यान दूसरी बातो पर चला जाता है। प्रसूती घर में माता का यह फर्ज है कि पुत्र का पालन भली प्रकार से करे श्रीर आप भी श्राराम करते हुए शरीर की निर्मलता को दूर करें। प्रसूती गृह में बाहर की हवा श्राने जाने के लिये रोशन-दान जरूर चाहिये। जिस समय बालक को बाहर लांचे उसी प्रकार पहले की हुई किया को करनी चाहिये श्रीर उसी दिन गरी मों को वथाशिक दान देकर उनकी इच्छा की पूर्त करें। बाद

में सभी कुटुम्बी इत्यादि मिल करके उस माता और बालक को बाजे गाजे के साथ श्री अरहन्त भगवान के दर्शन के लिये जावे। वहाँ जाकर पूजा अर्चा इत्यादि किया को कर उस बालक को दर्शन कराना चाहिये। उस समय यह मंत्र पढ़े। श्रों नमोः ईते भगवते जिन भास्कराः तवमुख बालक दर्शयामि, दीर्घायुष्कं कुरू २ स्वाहा। किर लौटकर दान इत्यादि से बन्धु जनों का सम्मान करे और आहार पानी करे।

- (६) नाम संस्कार का निशेद्योग किया—पॉचवं महीने की किया जब बालक बैठने योग्य हो जावे तब यह किया करनी बाहिये। ऐसी किया करने का यह मतलब है कि ये बालक विद्या के सिंहासन पर बैठने के योग्य बने। इसकी विधि यह है कि पहले को तरह पूजा इत्यादि करना चाहिये। इसका मन्त्र यह है कि "टिन्यसिंहासन भागी भव, विज्यासिंहासन भागी भव तथा परमसिंहासन भागी भव, इस प्रकार मत्र पढ़ करके बालक के मस्तक पर श्रज्ञत का दोपण करं। उस बालक को रूई की गई।पर बैठा देना चाहिये। शुभरनेह से स्नीयां आकर के बालक के सामने मंगल गान करं।
  - (१०) श्रान्न प्राशान किया—बालक जब श्राठवे महीने का हो जाय तब उसको श्रान्न का श्राहार देना प्रारम्भ करना चाहिये। जब तक यह किया न हो जाये तब तक बालक को श्रान्न नहीं हेना चाहिये। इस दिन भी पहले की भाति पूजा श्रादि कर इसका मंत्र यह है कि—दिञ्यश्रमृत भानी भव, विज्यामृतभागी भव, श्रचीरामृतभागी भव इस प्रकार मंत्र पद करके बालक के

उत्पर ऋचत चेपण करना बाहिये और खडड़े कपड़े इत्यादि बालक को पहना देना बाहिये।

(११) वर्ष वर्डन किया—जब बालक जन्म दिन से एक वर्ष का हो जाय तब यह किया करना चाहिये। उसी दिन श्रपने इष्ट मित्र बन्धु जनों को बुलाकर पहले की तरह पूजा इत्यादि करनी चाहिये और नीचे लिखा मंत्र बालक पर पढ़ना चाहिये।

उपनयनजन्मवर्षवर्क्ष न भागी भव, वैवाहिभेष्ठवर्षवर्क्षनभागी भव, मुनिजन्मवर्षवर्क्क नभागी भव, सुरेन्द्र जन्मवर्षवर्क्ष नभागी भव, मन्दाराभिषेकवर्क्क नभागी भव, युवराजवर्षवर्क्ष नभागी भव, महाराज वर्षवर्क्क नभागी भव, परमराज्य वर्षवर्क्क नभागी भव, आहेन्त्वराजवर्षवर्क्क नभागी भव, इस प्रकार मंत्र पढ कर आये हुए सभी लोग बालक को आशीवाद देवें और अगन्तुक सभी अतिथियो का सम्यान करें।

(१२) मुण्डन किया—जय यालक के केश बढ़ जावें तो उसकी मुन्डन किया करनी चाहिये। इसके लिये शुभ मुहूर्त इत्यादि नियत करें। किन्तु तेरहवें संस्कार के पाँचवें वर्ष पूर्ण हा जाने पर यह होता है। इसलिये उसके पहले जय बालक हो तीन ब चार वर्ष का हो। जाने तब किया करनी चाहिये। शुभ दिन देखकर मुन्डन करना चाहिये तथा पहले के समान पूजा इत्यादि करनी जाहिये। इसका मंत्र यह है कि—

उपनयनमुन्डभागी भव, नियन्त्रमुन्डनभागी भव, निष्कान्ति मुन्डनमागी भव, परमनिस्तारक केशभागी भव, सुरेन्द्रकेशभागी भव, परमराज्य केशभागी भव, आईन्द्रकेशभागी भव, इसके बाट

भगवान के गन्बोरक से बालक के केश को आई करके अबतादि बालक के सिर पर बाले फिर उस बालक को दूसरे स्थान पर से णाने और चोटी सहित इसका मुन्डन कराने । बाद से निसर्चन काके वालक को मुगान्धित जल इत्यादि से स्नान करावे। तत्पर-चात् यथायोग्य ऋच्छे यस आहि पहनावे, सुन्द्र २ वस्त्रों से वालक को सुशोभित करें। फिर सभी कुटुम्बी जन मिल कर उस बालक को मुनि के पास ले जावें। अगर कोई सुनिराज न हो ले मिनरजी में ले जावे भगवान को भेंट चड़ा करके दर्शन करे तब बालक के मस्तक में चोटीके स्थान में चन्द्रम लगावे। बाद में उसी दिन से चोटी रखना प्रारम्भ करें। तम्र मन्दिर में जाकर पुत्रा ब्राटि करके घर में ब्राकर सभी कुटुम्बी जनों का सम्मान करं। इस क्रिया में आभूषण वगैरह पहनने को लिखा है। आभू-पए। भी ऐसा होना चाहिये कि उस बातक को किसी प्रकार का कट न हो। महा पुरास (श्रादिपुरास) में इसकी विधि हैं। आज कल कुन्डल स्नादि जो पहनाये जाते हैं सो भी महा पुरास के श्राधार पर है। क्योंकि जैन शास्त्र मे श्रारहन्त भगवान का चिन्ह बतलाया मवा है। भयवान श्रारहन्त को हेवों ने कुन्डत हार, रत्नों के हार, भुजबन्ध इत्यादि आभूषण मगवान के जन्म के समय इन्द्र के द्वारा पहनाये जाते है। इसीतिये बालक को तीर्श्वकर की भाति पहनाया जाता है।

करण्वेद किया—इसका मत्र वह है—को ही श्री चार्हम् बालकस्य कर्णानासावेदनम् करोमि असिश्राउसा स्वाहा। इस मत्र के द्वारा कर्ण होद किया जाता है।

(१३) लिपि संस्था क्रिया—जब बालक पाँच वर्ष का हो जाये

तब यह किया शुभ दिन, शुभ बार, शुभ तिथि, शुभ मास में की जाती है। यदि ऋध्यापक घर मे ही आकर पढावें, तो यह किया घर में ही की जाये। किन्तु यह किसी जैन शास्त्र शाला या पाठशाला में पढ़ने जाये तो वहीं को कीया की जाय। सर्व बन्धु जनों को बालक को वस्त्र इत्यादि पहनाकर पाठशाला मे ले जाना चाहिये। वहाँ जाकर हेव. गुरु, शास्त्र श्रीर सरस्वती को पूजा करे फिर नीचे लिखे मत्र को पढ़कर होम करे। स्लेट के ऊपर चावल डालें उसके ऊपर बालक के हाथ से लिखवाये। लिखवाते समय नीचे लिखे मन्त्र बोले-शब्दपरिमाणी भव. ऋर्थ परिणामी भव, शब्दसम्बन्बपरिणामी भव फिर उपाध्याय (ऋध्या पक) बालक के हाथ में स्लेट देकर उनकी पढवावे। सबसे पहले श्री श्रज्ञर स्लेट पर लिखवाने। लिखने का विधान यह है कि श्रवतो को कमलों से जोड़कर कमल बनवाये श्रोर उसी श्रवत के कमल को केशर से चाँदी सोना धात इत्यादि से स्लंट पर लिख वाये ; होम के बाद स्त्रो नमः सिद्धेभ्यः ऐसा लिखवावे फिर स्त्रन्य अत्तर भी लिखवाना चाहिये और फिर बच्चे के मुह से पढ़वाना चाहिये। अवरों की लिपि की पहचान के लिये उस बच्चे के हाथ में मोटे अक्तर वाली पुस्तक दी जावे। जिस समय बालक को गुरु अन्तर का अभ्यास कराव उस समय बालक गुरू के सामने वस्त्रावि द्रव्य भेट कर हाथ जोडकर उनकी प्रणाम कर । तत्प श्चात विनय से गुरु के सामने बैठे। उस समय बालक के पिता यथा योग्य दान करे सभी बन्धुजना को तथा अन्य लोगो को मिष्ठान इत्यादि देवे। फिर गाजे-बाजे के साथ घर लोट कर उन सब लोगों का सत्कार करे। उसी दिन से बालक श्रवार

आदि का प्रति दिन लिखने पढ़ने का अभ्यास कर अर्थात् इसके आगे लखभग तीन वर्ष में होने वाली जो उपनीति किया है उसके पहले-पहले अपनी प्रारम्भिक शिक्षापूर्ण करले यानी अक्षर शब्द वाक्यों का ठीक र ज्ञान लिखना पढ़ना, अर्थ सममला जोड़ बाकी, गुणन भाग आदि गिणत सीख लेना चाहिये। यदि एक के सिवाय अन्य लिपि के शास्त्रों का भी अभ्यास करने का इराढा हो तो उनकी लिपियों को भी इस काम में सीख लेवे। तथा साधारण धार्मिक शिक्षा भी लेते रहना चाहिये जिससे अपने जैनपने की पहचान हो जाय। नित्य दशन जाप आदि व खान-पान कियाओं में ठीक-ठीक नियम इत्यादि का पालन करे। इस पंचम काल में ज्यादा से ज्यादा बालक माता के पास ही रहते है इसलिये बिद्या का अभ्यास अध्यापक के द्वारा घरमें यानी उसके स्थान पर ही होता है। उसके बाद प्राथमिक शिक्षा में बालक को उपनीति किया के पहले चतुर हो जाना चाहिये। इस के लिये तीन वर्ष काल नियत किया गया है।

(१४) उपनोति किया—(यज्ञोपवीत संस्कार) गर्भ के दिन से जब बालक आठ वर्ष का हो जाय तब शुभ न चत्र में यह यज्ञो-पवीत किया करनी बाहिये। त्रिवर्णाचार में लिखा भी है कि.—

गर्भाष्टमंडच्दे कुर्वीत बाह्मसस्योगयनम् । गर्भादेकादशा राष्ट्रागर्भाच्च द्वदशेविशः ॥

श्राद्मण आठवं वर्ष मे, साबी ११ वे वर्ष में तथा वैश्य रेरवे वर्ष में यह्मोपवीत करावे। तथा आन्त की सीमा श्राद्मण सत्री वैश्य के किये कम से १६-२२ और २४ वर्ष तक है परन्तु आदि पुराण के अनुसार तीनों के लिये सामन्य काल म वर्ष है। इस दिन श्री जैन मन्दिर जी में व किसी विशेष मन्दिप में जहाँ श्री जिन बिम्व विराजमान हों और बन्धुजनादि बैठ सके वहाँ यह किया होनी चाहिये। महस्थाचार्य प्रवीणद्विज याश्रावक यज्ञी-पवीत की सभी किया को करावें। पहली कियाओं की तरह पूजा व हवन सात पीठिका के मन्त्रों तक किया जाय। जिसका यज्ञी-पवित हो वह बालक चोटी के अतिरिक्त अन्य अपने मब केशी का मुन्डन करके स्नान करे तत्पश्चात प्रहस्थाचार्य के निकट जावे तद्नन्तर द्विज नीचे लिखे मन्त्र से आहुति देते हुए उसके अपर अज्ञत डाले और फिर विकार सहित श्वेत रंग के ब्रह्मादि पहनावे तथा आदि को किया करे। उसके मन्त्र इस प्रकार है, —

परमनिस्तारकलिंगभागी भव।१। परमर्थिलिगभागी भव।२। परमेद्रलिंगभागी भव।३। परमराज्यलिंगभागी भव।४। परमाह-स्यिलिगभागी भव।४। परमनिर्वाणिलिंगभागी भव॥६॥ इस मत्र के बाद बालक का एमोकार मन्त्रका संस्कार ऋर इत संस्कार किया जाता है—

जैनियों का मूल मत्र— खमी अरिहन्तासम, समोसिद्धासां, समी आहरियासां समी उनक्सायासां, समो सोए सन्त-साहसां ॥

श्रथीत् श्ररहन्त को नमस्कार हो, सिद्ध भगवान को नमस्कार हो, श्राचार्यको नमस्कार हो, उपाष्याय को नमस्कार हो श्रीर लोक में सर्व साधु को नमस्कार हो। इस प्रकार बालक को ४ बार उनरोक्त मंत्र पढ़ावा जाता है इसको मन्त्र सस्कार कहते हैं तथा

पाच उत्रम्बर, तीन मकार इसको आठ मूल गुण कहते हैं। बड पाकर, पीपल, अन्जीर, गूलर ये पाँच उत्तम्बर कहलाते हैं। इनमें त्रस जीव हमेशा रहने के कारण सवजीव मर जाते है इसके खाने से माँस खाने का दोष लग जता है इमलिये इसको सबसे पहले त्याग कराते है। मद्य, मधु, मांस में भी श्रसख्यात जीवों की हिंमा होती है और मास आदिका दोष लगता है इन सबको मिला कर आठ मूल गुण कहते हैं जो बालक के मंस्कार पर किया जाता है <sup>?</sup> बच्चे को इनके त्याग का नियम दिया जाता है उत्पर (अपर के व्रत की रचा) करने के लिये यह्नोपवीत और कटिसूत्र व लगोंटी घारण करने का श्राभित्राय यह है कि भगवान ने सम्ब ग्दर्शन, सम्यग्रहान व सम्यकचारित्र इन तीनो की एकता को ही मोच का मार्ग बतलाया है इसकी प्राप्ति के लिये व्यवहार रत्नत्रब बतलाया है इसके साधन के लिये उपयुक्त सभी सस्कारों का निरू-पण कर आये हैं तथा ये ही व्यवहार रत्नत्रय के चिन्ह हैं आर कटि सूत्र ऋखएड ब्रह्मचर्य का चिन्ह है। इसी प्रकार बत की " पूर्ति करने के लिये बालक का गुरुकुल मे जाकर गुरू के - आधीन रहना चाहिये। यहां पहले अहक की किया का गुन्थ पढे फ़िर व्याकरण छन्द ज्योतिष व गणित अपने २ वर्ण के योग्य चरमार्थिक और ले.किक मिद्या का अभ्यास करे। जैसे अभी तक बत की सस्कार किया है उसी प्रकार पालन करें और हमेशा अपनी विद्या पूर्ण होने तक रात दिन गुरु के पास ब्रह्मचर्य के रूप मे रहकर तरह २ की थिद्या का अध्याम करें। यह्नोपवीत का विचार अने क अपने तालु के खेद सेनाभि तक ही लम्बा होना चाहिये । नाभि के नीचे न जाय न इससे छोटा हो अथवा न

बड़ा हो। लघु शका करते समय दाहिने कान में लपेटना चाहिये श्रीर दीर्घ शका के समय दाहिने कान में लपेटना चहिये। क्योंकि श्रशुद्धता न हो श्रव १४ वा संस्कार ब्रह्मचर्य का है।

#### ब्रह्म वर्ष :---

उपनयन क्रिया करने के बाद बालक को विद्याध्ययन कराने के लिये धर्म गुरु के पास गुरुकूल मे या जहा अन्य धार्मिक तथा नैतिक दोनों शिक्षायें बालक को प्राप्त हो सके वहां बच्चे को उसके माता पिता के द्वारा अच्छी अवस्था के साथ प्रविष्ट कराना चाहिये तथा विद्याभ्ययन पूर्ण होने तक अलग्ड ब्रह्मचर्च का व्रत बालक को देना चाहिये। ब्रह्मचर्य से बुद्धि तीच्ए होती है, स्मरण शक्ति का विकास होता है तथा बालक अतुल बलवान वनता है। बालक को विद्याभ्ययन होने तक बाहर के व्यसनो से या कुसंगति आदि दुगुं एों से सटा सुरिच्चित रखना चाहिये। बालक का गुरु के पास रहकर श्रद्धा के साथ ब्रह्मचर्य का पालन करना चाहिये। ऋौर ऋपने वीर्य की रचा हर तरह से करनी चाहिये। वीर्य का पतन का मूल कारण ऋश्लोल नाटक, सिनेमा देखना तथा लड़-कियों के साथ खेल कीड़ा करना है। ऋत लड़कियों की एक साथ खेल इत्यादि नहीं खेलने देना चाहिये और न नाटक सिनेमा देखना चाहिये। गरिष्ठ भाजन से वीर्य नाश का कारण है। श्रतः भूख लगने पर ही भाजन करना चाहिये, बिका भूख सं नहीं।

ब्रह्मचर्य का अर्थ-ब्रह्म में एमण करना ब्रह्मचर्य कहलाता है। इसके लिये उपनयन संस्कार से लेकर २४ माल तक बच्चें को काम वासना व उसकी इच्छा सर्वथा त्याम कर दैना चाहिये। ब्रह्मचर्य शक्त बीर्य रक्षा के कार्य में रूड हो गया है। नीर्य रक्षा ही जीवन और वीर्य बाश ही मूख है। वीर्य रका ने प्रताप से ही प्राचीन काल के लोग टीर्घ जीवी निरोग हुट पुट, बलवान, बुद्धिशाली, तेजस्वी, शूरवीर और दृढ़ संकल्पी होते वे तथा वीर्थ रक्षा के कारण ही वे शीत खताप वर्षा को सहन कर नाना प्रकार के तप करने से समर्थ होते थे। सिंह के समान जंगल में एकाकी विचरते थे दिगम्बर मुनि बन कर संपर्श परिपह को सहन कर कर्मों की निर्जरा करके मांच पद प्राप्त कर लेते थे। प्राचीन काब के विद्यार्थी गुरुकृत में २४ साल तक दृद्तर त्रद्वाचर्य को पालन करके अनेक शास्त्र शन्त्र, कलरव शिल्पकारी, ज्ये।तिपशास्त्र, सप्त-द्रिक शास्त्र छन्द शास्त्र, ज्याकरण शास्त्र, तर्क, न्याय, अनेक विद्यार्थ्या में निधान हो जाते थे। तत्पश्चान् गुरु की आझा से गुरुकुक से लीटकर अपने पिता के घर आवे थे। तब पाणि प्रहण संस्कार करके गृहस्थाश्रम का पालन करते थे श्रीर स्त्री समागम करते थे। उसके बाद सतान भी योग्य व बतवान उत्पन्न होती थी। इस तरह एक दो सतान होने के बाद जब बालक अपने पिता के कारीबार सभालने के योग्य हो जाते थे तब सासारिक भार ये.ध्य बच्चे की सौंपकर पिता अपके अवशिष्ठ जीवन की श्रात्म साधन में व्यय करके जारों के लिये धर्म साधन कर लेता था।

# विद्यार्थी की रूचि के अनुसार विद्याध्ययन-

विद्यार्थी को नैतिक विद्या के साथ २ धार्मिक शिक्षा भी देनी चाहिये और झात्र की रुचि व मस्तिष्क के अनुकृत ही विद्या पढ़ानी चाहिये। जब तक विद्यार्थी अपनी संपूर्ण विद्या में निष्णात न हो तब तक व्याह नहीं करना चाहिये। व्याह होने के बाद विद्यार्थी पूर्ण रूप से विद्योपार्जन करने में असमर्थ हो जाता है। इसका कारण यह है कि बालकपन में ही वीर्य का स्वय होने के कारण बुद्धि निर्वल हो जाती है, दिमाग फेल हो जाता है, ससारिक चिन्ता में अस्त व्यस्त रहता है, बचपन में वीर्य का नाश होने से विचार शक्ति भी नष्ट हो जाती है अंत संतान भी हीन सीए। उत्पन्न होती है। बल, वीर्य नष्ट होने के बाद उनका जीवन ईह पर दोनों लोक को बरबाद कर देता है।

चाहे स्त्री हो या पुरुष सबके लिये ब्रह्मचर्य ही एक श्रेष्ठ सच्ची संपत्ति है। यदि ब्रह्मचर्य रूपी सपत्ति नच्ट हो जाय, तो स्त्री पुरुष का जीवन केवल जगल में गोबर से बने सूखे कएडे के समान व्यर्थ ही सममना चाहिये।

राष्ट्र का उद्धार, त्रपना उद्धार, देश-विदेश का उद्धार, धर्म का उद्धार, पर लोक का उद्धार तथा तप का उद्धार एक ब्रह्मचर्य में ही होता है। त्राज जितने भी महान् पुरुषों का आदर्श इतिहास हमारे सामन है। वे सभी सब्चे, शील या ब्रह्मचर्य के बल से ही स्थाति पाये हैं।

### आधुनिक पश्चात्य सम्वता के बालक और शिक्षण-

भाईयो मातात्र्या श्रीर बहिनो । श्राज कल की शिला प्रणाली से होने वाले देश राष्ट्र श्रीर धर्म के पतन की देखकर बहुत दु ख होता है श्रीर उसके कहे बिना जिह्ना नहीं मानती।

भाग्य का चक्र बडा विचित्र है। यह चक्र कलिकाल के समान

आर्य भूमि के वासी मानव के ऊपर घूम रहा है और उसके द्वारा हमारे सवस्व धन मानव रत्न चूर्ण २ होकर अपार संसार सागर में हुबता जा रहा है।

आज कल जहाँ हम जीवन के प्रत्येक चेत्र में विशेषज्ञों की मॉग करते हैं, चाहे वह मशीन से सम्बन्धित हो चाहे पशुस्रों से सम्बन्धित हो चाई फर्ज़ों और फुर्ज़ों से सम्बन्धित हो वहा पर बच्चों के पालन पोपण और शिक्षण के सम्बन्ध क प्रश्न रखना परमावश्यक है। अनपदों को तो जाने दीजिये, पढ़े लिखे सम्पन्न माता विता भो बच्चों के पालन पोषण को कला का सीखने की त्रावश्यकता नहीं सममते । उनका भ्रम है कि हम बच्चों का पालन पोषण करना भली भाति जानते है। परन्तु प्रायः उन्हे उहासीन ही पाया जाता है। इसी अभागी वृत्ति के कारण पश्को फल फला और पित्रयों के पालन पोषण की अयेना भी मानयी बालक अत्यन्त उपेन्नित हाते जा रहे है और यही कारए है कि मनुष्य जाति दुःख के सागर मे बहन्। जा रही है। मानव ममाज का इतिहास पालन पोषण की कठार टीका ठिप्पणी का इतिहान है। यह योद्धान्त्रों ऋार व्यक्तियों के पारस्परिक वैमनस्य का इतिहास है। यदि मानव समाज इसकी श्रोर ध्यान नहीं देगा तो एक दिन वह पूर्ण रूप से नष्ट हो जायेगा। मनुष्य जाति का कलंकित इतिहास और बालक तथा बालिकाओं के सामान्य व्य-यहार की महामारी को देखकर यह सिद्धान्त निर्विवाद्रूप से स्थिर होता है कि बालकों के लिये शिक्षा और विज्ञान की परमा-यश्यकता है। सभ्य समाज के धन्दर बाजकल अधिकांश माता पिता में इस विषय के प्रति केवल जागृति का अभाव ही नहीं,

अभितु विरोध सी है। बालको के मालन कोक्या के लिए मनी-विज्ञान और उसके विकास की विश्वियों में झान आप्त करने की नितान्त आवश्यकता है।

# बच्चे ही राष्ट्र की अमृज्य संपत्ति हैं-

जैसे खेत किसान के लिए बोम्य बन धान्यादि प्राप्त करने के के लिये योग्य संपत्ति है उसी तरह बालक राष्ट्र की अमृल्य संपत्ति है और उनके कल्याण पर ही उस देश का भारा कल्यास निर्भर है। किन्तु दुख है कि हमारे देश में उनके हितों की अपव-हेलना होती जा रही है। क्योंकि शिज्ञण के प्रभाव का देखकर वडा दु स्त्र होता है। आत्रों के जीवन तथा मुख मार्ग का सुधार चाजकल हमारे चार्य भारत भूमि मे प्राय लीप हो गया है। जिस भारत की ऋार्य भूमि में बड़े २ महर्षि, रामचन्द्र जैसे महा-पुरुष, महान् २ तीर्थंकर बलभद्र, भरत चकवर्ती, बलशाला कृष्ण, वीरनायक हनुमान इत्यादि जन्म लेकर आर्य भूमि की शाभा का बढ़ाकर योग्य शिक्षण के द्वारा बलशाली महान् २ धर्मवीरो का उत्पन्न किये थे। तथा धर्म, अर्थ, काम इन तीने। पुरुषार्थी का प्रभाव प्रजा के उत्पर डालते हुए अन्न मे स्वयं मोन्न पुरुषाध -साधन करके सभी की उसका मार्ग प्रदर्शित किये थे। वे महापुरुष इस मित्र भारतवर्ष में परम्परा से धर्म स्थापना करने के लिए सर्वत्र मानवता का प्रचार करने के लिए स्वर्गीय देवो के समान सुख सामग्री तैयार कर गये हैं अर्थात् मानों यह कर्म मूमि नहीं बल्कि आर्य भूमि सचमुच न्वर्गपुरी ही है और यह धर्म, अर्थ काम और में ज पर प्राप्त करा हेने वाली अखख्ड सात्म्वी है। सम्बन्धारित, सन्यमझन, तथा सम्बन्धारित क्यी रत्न का उत्पन्न करने वाली यह बसुन्धरा सन्यनुच रत्न की स्थान ही हैं।

आवीवकाल के बहात्माओं की बाद, बार्ब पुरुषों का सतसग, आर्य ललनाओं क्यांत मासाओं की वर्मक्यरता तथा आर्मिक व नेतिक शिला की जो प्रथा थी उसकी याद आते ही आंखों से अम बात होने नवता है।

मातात्रों और माईयों । प्राचीन काल के योग्य माता पिता भावी संतान को राष्ट्र की उन्नति करने के योग्य बनाने के लिए आश्रमों का निर्माण करते वे बधा अपने बच्चों को महासर्वाध्य मं इसी उद्देश्य मे भेजते थे कि जिमसे हमारी मन्तान वश का गौरव बढाने वालों हो ।

भगवान बुषभदेव वे अपनं पुत्र के लिये यही कामना की थी।

> रथेनम्ब्याहरतिथय असिना तोर्श्ववस्थः । पुरा सत्यद्वरेषां अपति बसुवाम व्यतिस्थः ॥ इद्यावं सत्वानां व्रसमदमनात् मर्वदमनः । पुनर्यस्मित्यास्थां महस्र इति कोपस्यभरगात् ॥

मेरा पुत्र भविष्य में चक्रवर्ती सम्राट बने, बाधा रहित स्थिर गति वाले स्थ पर बैठकर समुद्र कापार करे, कोई महारथी इसका सामना न कर सके, पहले २ सात द्वीपों सहित संपूर्ण पृथ्वी को जीते जिससे यह अमितिस्की कीर कहताबे, सभी हिसक जीवों का बलपूर्वक दसन करने वाला हो जिससे इसका नाम सर्व इमन भी हो जाय। संपूर्ण लोक का भरण पोषण करते हुये वह भरत नाम से प्रसिद्ध हो।

भाईयो । अगर तुम राष्ट्र को सच्ची उन्नित तथा भारतीय पौराणिक इतिहास स्थिर रखना चाहते हो तो आप लोगां को भी उन्हीं के कदम पर कदम रख कर चलना होगा तभी तुम्हें सुख शांति मिल सकती है, अन्यथा तुम्हारे लिये सुख का कोई भा स्थान नहीं है और थांडे दिनों में तुम भारत को गारत कर डालोंगे।

### तरुख तरुशियों की सह शिक्षा और शिक्षा पदित-

भारत के सङ्जन मानवां । अगर तुम्हें अपनी संतान को सच्चा मानव, अपनी कन्या को सती सावित्री, दमयन्ती, अजना तथा सीता आदि महान् सतियों के समान सची जगमाता, भगवान वृषभदेत्र, महावीर, पार्श्वनाथ, भरत चक्रवर्ती, भगवान निमनाथ, राम, लक्ष्मण तथा अन्य महान २ नेताओं के समान बनाना है तथा सत्यवादी, सङ्जन मदाचारी प्रजा को उत्पन्न कराना है तो अपना कन्याओं व बालको पर जो पड़े हुये गदे सम्कारों को हटाकर उच्च कोटि की सच्ची मानवता से भगवान की प्राप्ति के लिये घार नैतिक धार्मिक तथा पौराणिक प्रणाली अपनाओं।

### विद्यास्यास में आने बाले कुसस्कार-

बालक बालिकात्रों के माता पिता तथा श्रामिभावकों की चाहिबें कि वे बालकों की विषय मुखों में श्रामक होने का श्रवमर न दें

क्योंकि बालकों का विषयों में सुल की इच्छा उत्पन्न हो जाने पर व यथार्थ विद्या के लाभ से बंचित रह जाते हैं। बुद्धिमान् तरुण तरुणियों को भी ऐसा ही सममना चाहिये तथा करना चाहिये। इस समय अनेक प्रकार की भाषा और लिपि के ज्ञान की परमा-वश्यकता है। सिंधी, संस्कृत, बंगला इत्यादि अनेक भाषाओं और लिपिओं का जितना भी ज्ञान हो उतना ही अच्छा है।

### कालिज और स्कूलों की सहशिधा---

कालिज और स्कूलों की महिराचा अर्थोत एक साथ पढ़ना बालक और बालिकाओं दोनों को ही हानिकारक है। अर्थान् पूर्णता खतरनाक है। इसमे चारित्र नाश की बहुत ही आशंका है। सहिश्चा के बहुत अधिक दुष्परिणाम हो चुके हैं। इसलिये सहिश्चा को सर्त्रथा बद् करके कन्याओं को पृथक २ पाठ-शालाओं में पढ़ाना चाहिये और उस कन्या पाठशाला में पढ़ाने वाली विदुषी, शीला, चारित्रवान, नैतिक तथा धार्मिक संस्कार के योग्य स्त्री को ही अध्यापिका रखनी चाहिये। जिससे कि इसारी बालिकाएँ योग्य महिला बनकर महान राष्ट्र की उन्नित करने वाली सँतान को उत्पन्न कर सके।

श्राधुनिक कालिज स्कूलों मे शास्त्र श्रभ्यास की शिक्षा का श्रमान है श्रतः माता पिता को श्रपनी कन्या को योग्य शिक्षा दंने के लिये घर मे ही उसकी पढ़ाई का प्रबन्ध करके धार्मिक, नैतिक तथा स्त्रियों के योग्य गृह कार्य मे कुशल बनाकर पाक शास्त्र हस्तक्खा, शिशु पालन तथा श्रन्य और भी योग्य व्यवहार की शिक्षा हेना बाहिये।

# मृंशार से शनि-

बालक वातिकाओं को ऐसा श्रृ कार कभी नहीं करना चाहिये निक्षे देखकर मनमें विकार उत्पन्न हो, सौन्दर्भ, सजाबट व्यक्ति श्रृ गार की माबनाओं के उत्पन्न होने से मनो विकार बदता है और चरित्र का नाश हो जाता है।

#### अश्शीलता का त्याग--

पाड्यकम में भी शुगार, अरहालिता, अभन्यभेष्ण तथा नास्तिकता का वर्णन करने वाला यानी इसको प्रात्साहित करने वाली पुस्तके नहीं रखनी चाहिये। इसमें सभी प्रकार की वड़ी भारी हानि है। अतः जिन पुस्तकों के अध्ययन से बालिकाओं का भीतिक, व्यवहारिक, सामाजिक, धार्मिक और नैतिक उन्ति हो, उतमें सध्यता शिष्टाचार विनय, सेवासंयम, बल, सदाचार विवेक और बान का बुद्धि हो तथा बुद्धि तो इल हो ऐसी उनम शिहा से युक्त पुस्तके हो पढ़नी चाहिये।

जो बातक वाल्यवस्था मे विश्वाभ्याम नक्षा करता है उसकी मटा के लिये परवासाप करना पडता है। शास्त्र में विश्वा की महीमा मार्ड गई है—

विद्यानाम नरस्य रूपमधिक श्रन्त्वस्य गुप्त धर्म।
विद्या भोगकरा यशः सुसकरी निद्या गुरूषा गुरू।।
विद्या बन्धुजनो विदेशगमने विद्या परा देवता।
विद्या राजनु पुज्यते न हि धर्म विद्या बिहीनः पर्यु ॥
विद्या ही मनुष्य का जीवन है, विद्या ही श्राधिक में श्राधिक

सप है और दका हुआ। गुप्त धम है, विका हो भीम, यस और कीर्ति सुल को हेने वाकी है तथा विद्या मुक्तको का भी मुक् है। विदेशगमन करने पर विद्या ही बग्धु के समान महायक है। विद्या परा देवता है राजाकों के यहाँ भी विद्याकी ही पूजा होती है, धन की नहीं। इसलिये जो मनुष्य विद्या से हीन है वह पशु के समान है।

#### माता पिता की सेवा-

कालको के लिये अपने आता पिता की सेवा करना परम कर्तव्य है और आक्षा मानना भी एक प्रकार की मेवा है। इनकी मेवा करने से महान लाभ और न करने से महान हानि है। जिनके माता पिता जीवित हैं, उनकी चाहे कितनी ही आधु क्यों न हो परमात्मा पिता के सामने वे बालक ही हैं। इसके बारे में किसी विद्वान ने कहा भी है कि —

पितरी विकली दोनों वृष्टी दु खितमानसी।
महागडेन सवर्षी परित्यजिन पापधी।॥
स पुत्रो नरकं याति दारूण कृमिसंकुलं।
वृद्धाभ्या यः समाद्द्रता गुरूभ्यामिह साप्रतम ॥
न प्रयाति सुता मृत्या तस्य पापं यटाण्यहम् ॥
विष्ठाशी जायते मृतो प्रामधोनी न सस्यः।
या जन्य सहस्त्रतु पुनः श्वाचामि जायते।
पितरी कृष्टिते पुत्रः कहुकैर्वचनैरिप ।
सच पापी भवेद् व्याभः पश्चादृकः प्रजायते।
मातरं वितरं पुत्रो न नक्षस्वति पाषकीः॥

जो किसी क्रंग में हीन, दीन, चुढ़ दु'खी तथा महान् रोग में पीड़ित माता पिता को त्याग देता है वह पापात्मा पुत्र कीडों में भरे हुए दाकण नरक में पडता है। जो पुत्र होकर बूढ़े मां बाप के बुलाने पर भी उनके पास नहीं जोता वह मूर्ख विष्टा खाने वाला प्राम का मूकर होता है तथा फिर हजारों जन्मों तक उसे कुत्ते की योनि में जन्म लेना पडता है। जो पुत्र कडवे वचनों द्वारा माता पिता को भन्सेना करता है वह पापा बाघ की योनि में जन्म लेता है। तत्पश्चान रीछ होता है। जो पाप बुद्धि में पुत्र माता पिता को प्रणाम नहीं करता वह हजार युगों तक नरक में निवास करता है इसलिये सज्जन तथा कुलीन पुत्र को माता पिता की सेवा मन. पूर्वक करनी चाहिये।

#### मगवान महाबीर के उपटेश---

- (१) हिंसा नहीं करना, भूठ नहीं बोलना, चोरी नहीं करना, परस्त्री के प्रति नजर उठाकर नहीं देखना आर परिप्रह में अधिक लालच नहीं रखना भगवान का मुख्य उपदेश है। प्राणी मात्र दया करों किसी जीव को अन्याय से मत सताओं तथा जैसी अपनी आत्मा है वैसी ही दूसरों की आत्मा भी समको।
- (२) प्रातकाल सूर्य उगने से पहले उठा, दातों की नित्य वातुन करके स्वच्छ रक्तां। वातुन न हो तो मजन करो। नित्य भली प्रकार स्नान करो। साफ वस्त्र पहन कर भगवान का दर्शन पूजन करने जाना तथा समय के अनुसार शास्त्र अभ्यास करो अर्थात् स्वाध्याय करो।
  - (३) पानी झानकर काम में लेना चाहिये क्योंकि पानी मे

हमेशा छोटे २ सम्मूच्छन जीव रहते हैं जो कि बहुत सूरम हं ते हैं। कहा भी है कि—

# ेते प्राचादनुयातेन, श्वासेनकेन जन्तवः। इन्यन्ते शतशो प्रधन्नखुमात्राक्षर कादिनः॥

सांख्य गुरु, जल के मध्य में रहने वाले सूच्म जीवों की रचा करने के लिये अपने पास पानी झानने के लिये झनना अर्थात कपड़ा रखते हैं और अपने भक्तों को पानी झानने के लिये तीस अगुल प्रमाण चौडे गाढ़े झलने को पास में रखने का उपटेश करते हैं। क्योंकि सूच्म पानी की एक बूंद में इतने जीव रहते हैं कि अगर उन जीवों की संख्या बदाई जाय तो वे जीव तीनों लोकों में न समायें।

- (४) पेट साफ रहे इसका ध्यान रक्खो । जो वस्तुएँ सरलता से न पच सके उन्हें मत खाओ । कब्ज होने पर हरड़ या त्रिफला सोते समय खाकर गरम दूध पीलो ।
  - (४) खुली वायु में कुछ दूर रोज टहल आया करा।
- (६) मांस, मछली, अग्रहे, प्याज, लग्नून तथा बासी और मुड़ा भीजन बुद्धि को निश्चय ही मलीन बनाकर स्थान्ध्य की नाश करता है इसलिये इनका अवस्य त्याग करना चाहिये।
- (७) होटल में मत खाद्यो, लाल मिर्च खटाई, तेल के बने पटार्थ,बाजार की पूडी, मिठाई श्रीर बाट स्वास्थ्य के लिये बहुत ही हानिकारक है।
  - (=) तम्बाकृ, बीडी, सिगरेट, चाय काफी आदि सब प्रकार

की नशीती बस्तुएँ तथा द्राकासब, दाक इत्यादि वन्तुएँ स्वास्थ्य को नष्ट करती है।

- (६) भोजन सात्विक इल्का तथा ऋतु के अनुकूल स्थाम्ध्य वर्ष क होना काहिये।
- (१०) बहुत गरम भोजन, चाय, दूध पीना अथवा बहुत ठक्टा भोजन, बरफ या बरफ में पड़े हुए पदार्थ स्ताना पेट को तो स्तराब करता ही है बल्कि इससे दात भी शीघ्र ही गिर अपते हैं। सोखा बाटर लेमन कभी भी नहीं पीछो। वह जूठी तो होसी ही है पर साथ ही साम स्वास्थ्य नाशक भी होती है।
- (११) खडे २ मोजन मत करां, चलते फिरते भोजन मत करो तथा मोजन करते समय नतें करना हानिकस्क हैं। चैठका मीन से भोजन करो।
- (१२) कुक्का करके हाथ पैर थे। कर कोले पैरा मं। जन करने में बोजन ठीक पचता है। माजन के बीच ? बावस्व पानी पीकों। भोजन समाप्त करके तुरन्त जल मन पीछो। आधे घटटं के बाद पीछो।
- (१२) शास इस तरह उठाच्या कि पात्र संभूमि पर या यस्त्री पर जुठन न गिरे।
- (१४) एक पत्तल में या थाली में अनंक जनों का एकतित बैठ करके खाना म्यास्थ्य क लिये हानिकारक है। छोटे बच्चों की भी परस्पर जूड नहीं खाना चाहिये। अतः किसी का जूठ मत स्वाको।
- (१४) भोजन के पश्चात भली प्रकार कुल्ला करके शुद्ध जल से इन्य सुद्द व्योर पैन को डालो।

- (१६) भोजन करते समय शरीर पर कुर्ता कमीन जादि नहीं होना चाहिये। शरीर खुक्षा रहना चाहिने, किन्तु केन्स धोती पहन कर भोजन करना भी क्तम नहीं है। कम्धे पर एक चहर या गमछा श्रवश्य रखना चाहिने।
- (१७) विना देखे जल मत पीको। पहले देख लो कि कुछ पड़ा तो नहीं है तब पीको। इसी प्रकार विना देखे इलायची पान चादि मुख में मत डालो और विना देखे तथा बिना धोने फल मत खाको।
- (१८) कहीं से चलकर आने पर तुरन्त जल मत पीओ, हाथ पैर मन धोओ और स्नान मत करो। क्योंकि इससे बड़ी हानि का भय रहता है। पसीना सूखने हो। कम से कम पन्द्रह मिनट विश्राम कर लो। तब पहले हाथ पैर घोकर कुल्ला करके जल पीओ।
- (१६) श्वास सडा नाक से ही लो। मुख स्नेलकर मत सोवा मुख खोलकर सोने से दुर्बलता होती है तथा चारित्र और फेकड़ी का नारा होता है।
- (२०) शीच जाकर हाथ सटा शुद्ध मिट्टी से योजी, सराव मिट्टी से मत घोत्रो।
- (२१) शौच या लघु शका बैठने के पहले उस जगह को बीटी या और सूच्य जीवों से देस भास कर बैठो बानी उस जगह पर पढ़े हुवे जीव को यहाँ से इटाकर बाद में पेशाय आ टट्टी करने बैठो।
  - (२२) किसी के पहने हुवे कपड़े वा जूते वत पहनो।
  - (२३) सूर्वीदय के परचात तक सोते रहने वासे का तेज बस

श्रायु एव लक्ष्मी नष्ट हो जाती है। ब्रह्ममुहू त में ही निद्रा त्या-गने वाले उत्तम स्वारध्य एवं सुखी जीवन प्राप्त करते हैं।

(२४) सिनेमा देखना नेत्र ज्योति को नष्ट करता है तथा उसमे श्रीर भी बहुत से भयानक दोष है। नेत्रों की रक्षा के लिये तेज प्रकाश में नहीं पढ़ना चाहिये। इस प्रकार नहीं पढ़ना चाहिये कि प्रकाश सीधा पुस्तक के पृष्ठों पर पड़े। लेटे लेटे नहीं पढ़ना चाहिये श्रीर न मुककर या पुस्तकों को नेत्रों के बहुत पास करके पढ़ना चाहिये।

(२४) श्रगर तुम मन सं स्वस्थ रहना चाहते हो तो तुन्हें सिनेमा कभी भी नहीं देखना चाहिये। कियों से हॅसी दिलगी नहीं करनी चाहिये, उनके नंगे चित्र नहीं देखने चाहिये श्रोरं न गन्दे पत्र पत्रिका तथा पुरतकें पदनी चाहिये। इन उत्तजना देने याल साधनों में श्रानेक श्रानर्थ होते हैं।

आज सिनेमा से नवयुवक या नवयुवितया अपने शाल सदाचार से बिलकुल मध्य भ्रष्ट होती जा रही हैं, उतना ही नहीं इस सिनेमा ने बल्कि आर्थ भिम की तरुणियों को वश्या और सरुणों को भाड बनाकर उन्हें सदाचार से बिलकुल पतन कर दिया है।

तरुए भाईयो और बहनो !

यदापि जपर बच्चों के शरीर व स्वास्थ्य के योग्य बाते भग-वान महावीर के शासन के अनुसार हम सच्चेप में कह आये हैं। परन्तु फिर भा बालक को स्वस्थ रखने या उसकी बुद्धि में पवि-त्रता लाने की जिम्मेदारी माता पिता के हाथ में है। माता पिता यदि बच्चे को हानि पहुँचाने वाल या उनके पवित्र जीवन को नष्ट करने वाले आचरण की तरफ ध्यान रक्को तो उसका जीवन सुधरकर बर्च्च सच्चे मानव तथा लड़की सच्ची साध्वीकी बनकर अपने आचरण बानी पुनीत धर्म नीति से उन्नत मार्ग पर पहुँच कर इस भारत में पवित्र इतिहास का पात्र बन जायेंगे!

अव सॅक्रेप में कुछ ऐसी बुराइयों पर विचार किया जाता है जिनका त्याग करना समाज के लिये धार्मिक, नैतिक और आर्थिक सभी दृष्टियों से परमावश्यक है।

#### चारित्र गठन भीर स्वास्थ्य--

असयम के साथ अमर्यादित खान पान श्रीर गन्दे साहित्य श्राति के कारण समाज के चारित्र श्रीर स्वास्थ्य का बुरी तरह से इास होता जा रहा है। बीड़ी, सिगरेट, पीना दिन भर पान खाते रहना, दिन में पांच सात बार चाय पीना, भाग तम्बाकू, गांजा, चरस आदि का त्यवहार करना उत्तेजिक पदार्थीका सेवन करना, विज्ञापनीबाजीकरण द्वाएँ खाना, मिचे मसाले चाट मिठाइयां खाना तथा अरुचि उत्पन्न करने वण्ली गन्दी वस्तुओं की सर्वथा त्याग देना चाहिये।

अश्लील कहानियों उपन्यास तथा नाटको का पहना, शृ गार रस के काव्य और कोकशास्त्रादि के नाम से अचित्रत पुस्तकों को पदना, गन्दे समाचार पत्र पदना अश्लील चित्रों को देखना, पुरुषों को स्त्रियों में और खियों को पुरुषों में अमर्यादित रूप से जाना आना, शृंगार वर्क क गाना सुनना भी प्रमादी, विषयी व्यक्षि-चारी तथा नास्तिक पुरुषों का संग करना आदि होष समाज में कार्य हुये हैं। काल के नाम पर कितने भी अवर्थ हो जाँय, पर सभी सम्य माने गये हैं। प्राचीनसभ्यता के नाम पर समाज में नयी सभ्यता का बुसी है, जो समाज रूपी शरीर में घुन की तरह लगकर उसका धर्म, नीति या सदाबार सर्वस्य का नाश कर रही है।

काम सम्बन्धी साहित्य पढ़ना, सिनेमा हेसना, सिनेमा मे युवक युविवयों के श्र गार का अभिनय करना और नि संकोच होकर एक साथ रहना तो आज कल सभ्यता का एक निर्दोष अंग माना जाता है।

### गन्दी प्रथा---

जैसे जूता पहने घरों में घूमना, एक साथ खाना, खाने में कांटे छुरी का उपयोग करना टेवल पर बैठ कर खाना, जूते पहन कर खाना, भच्य अभच्य का विचार न करना, खड़े २ मूतना, क्यों मित्रित मानुन लगाना, खाने पीने वीजों में सयम न रखना जैन शास्त्र की पढ़ित के अनुसार बिना छाने पानी प्रयोग में लाकर अस जीवों को रहा। न करना, वासी खाना, कच्ची रोटी वाल भात इत्यादि रात को खाना तथा उसमें अस जीवों के होने वाली हिंसा का ख्याल नहीं करना, मोजन करने के बाद कुत्ला न करना, मतमूत्र त्यागने के बाद पानी से शुद्धि न करके कपड़े वा कामज से माक कर लेना, मलमूत्र त्यागने के पश्चात् मिट्टा के बहते सामुन से हाथ योना या विलक्षत्र हा न धोना, फैशन के वीछे पागल रहना, बहुत अधिक कपड़ों का समक करना, बार बार पोशाक बहतना आदि २ बुरी भाइतों को त्याम देना प्रत्येक मनुष्य प माता का परम कर्तव्य है।

#### रहन सहन---

समय बातावरण तथा स्थिति के अनुसार रहन सहन में परि-वर्तन तो होता ही है, परन्तु ऐसी कोई बात होनी नहीं चाहिये, जो समाज, बारित्र, नीति या आचारविचार आदि का घातक हो।

इस समय हम देखते हैं कि समाज का रहन सहन बहुत तीत्र गति से पाश्चात्य ढग का होता चला जा रहा है। पाश्चात्य रहन सहन जीवन अधिक लर्चीला होने से हमारे आर्थ बन्धुओं के लिये आर्थिक दृष्टि से तो घातक है ही पर हमारी सभ्यता और सदाचार के विरुद्ध होने से अन्यात्मिक और नैतिक पतन का भा हेतु है।

#### खान पान--

खान पान की पवित्रता रखना और सयम की तरफ अपने मन को बढ़ाने का प्रयत्न करना पवित्र आर्य जाति के मानव के जीवन का प्रथान अंग है। किन्तु खेद है कि आज इस पर बहुत ही कम ध्यान दिया जाता है। रेलों में हर किमा का जूठा मोखा बाटर लेमन पीना और जूठा भोजन खाना आम तौर पर चलता है। यह अपित्र तो है ही क्योंकि इससे एक दूसरे की बीमारी और गन्दे विचारों के परमाश्तु एक दूसरे के अन्वर शीध ही प्रवेश कर जाते हैं। होटल, हलवाई की दुकान या चाट बाले (स्वेंचेवाले) के सामने जूते पहने खड़े र खाना, हर किसी के साथ खा लेना महा, मास वा अब्दे का आहार करना, बहसुन प्याजयुक्त बिस्कुट, बाजाक काय, तरह र के पानी, अपितंत्र आइसकीम श्रीर बरफ श्रादि वस्तुओं के खाने पीने में श्राज कल बहुत ही श्रिक मात्रा बढ़ गई है। शोक की बात है कि निरामिप भोजी जातियों में भी डाक्टरी टवाओं के द्वारा श्रीर होटलों तथा पार्टिशों के संसर्ग दोष से श्रारहे श्रीर मास मद्य का प्रचार हो रहा है। मास में प्रत्य हिंसा होती है। मासाहारियों की बुद्धि ताममी हो जाती है, स्वभाव कृर बन जाता है श्रीर श्रानेक प्रकार के रोग हो जाते हैं।

ऐसे क्रूर पायी लें। ग देवी देवता के नाम में अपनी जिल्ला तथा अपने पेट की पूर्ति के लिये मूक पशुआं को काट काट कर अपनी रसेन्द्रिय को तृष्त कर लेते हैं ऐसे मनुष्यों को भगवान महावीर ने मनुष्य न कर कर राज्ञम की उपमा दी है।

# मांस स्वाने से शरीर तथा धर्म दोनों की द्वानि है--

मांस न किसी वृद्ध सं, न जमीन सं, न धान्य सं तथा न किसी पटाड़ वगैरह से प्राप्त होकर अस अर्थात पचेन्द्रिय जीवी के घात करने से ही प्राप्त होता है अन्यथा नहीं। जैसे कि पुरुष्णार्थ सिद्धयुपाय में अमृत चन्द्र आचार्य ने कहा भी है कि—

> श्रधीनाम य ग्ते प्राणा नहिश्चरा पु माम । हरति स तस्य प्राणान यो यस्य जनो हरत्यर्थीन ॥१०३॥

ससारी जीवों के जिस प्रकार जीवन के कारण भूत इन्द्रिय श्वासोच्छवांस आदि अन्त प्राण हैं उसी प्रकार धन, धान्य, सम्पदा, बैल घोड़ा, दास दासी, मन्दिर, पृथ्वी आदि जितने पदार्थ कार्य जाते हैं वे सब अनेक जीवन के कारण भत बाह्य भाग है। इसलिये उसमें एक भी पदार्थ का वियोग हो आय तो जीवों को प्राग्णाचात सदृश दुःख होता है अर्थात् केवल हरण करने। से ही इतना दुःख या हिंसा होता है तो क्या इन जीवों को बात करके खाने से मनुष्य दुःखी नहीं हो सकता।

मनु ने भी कहा है कि-

श्रनुमन्ता विशस्तिता सिनहन्ता क्रयविक्रयी। संस्कृति चोपभोक्ता च स्वाद्कश्चेति घराकाः॥

सलाह हेने वाला, झंग काटने वाला, मारने वाला, मांस खरीदने वाला, बेचने वाला, पकाने वाला, और खाने वाला, थे सभी घातक कहलाते हैं इसी तरह महाभारत में भी कहा है कि—

> धनेन क्रियका हन्ति साह्करचीप भोगतः। धात को बध बंधान्यामित्येष त्रिविधो बधः॥ श्राहति चानुमता च बिशस्ता क्रथविक्रयी। सम्कृति चोपभोक्ता च साइकाः सर्व एव ते।

मास खाने वाला धन से प्राणी की हिंसा करता है, खाने वाला उपभोग से करता है और मारने वाला मारकर और वाँध कर हिंसा करता है। इस प्रकार तीन तरह से बध होता है। जो मनुष्य मांस खाने वाले हैं ऐसा समकता चाहिबे अर्थात चातकी समकता चाहिबे।

श्रतएव मांस भद्रण करके धर्म का हनन करने वाला महा-पापी है। धर्म के पालन करने वाले के लिये हिंसा का त्यागना पहली सीढ़ी है। जिसके हृद्य में खहिंसा का भाव नहीं है वहाँ धर्म का स्थान ही कहाँ। श्राज, यहाँ जो जिस जीय के मांस को सायेगा किसी समय

गवहां जीव उसका बदला लेने के लिये उसके मांस को खाने वाला
बनेगा। जो मनुष्य जिसको जितना कष्ट पहुँचाता है। समयान्तर
में उसको अपने किए हुए कर्म के फलस्वरूप वह कष्ट और भी
श्रिधिक मात्रा में (मय ब्याज के) मोगना पड़ता है, इसके सिवाय
यह भी युक्ति सगत बात है कि जैसे हमें दूसरे के द्वारा सताये
और मारे जाने के समय कष्ट होता है वैसा ही सबको होता है।
पर पीड़ा महा घातक है, पाप का फल सुख कैसे होगा इसलिए
भीष्म पितामह कहते हैं .—

कुम्भी पाके व पच्यन्ते ता ता योनि भुपागतः। श्राकम्य सार्य माणाश्च आम्यन्ते व पुन. पुन.॥

मांसाहारी जीव अनेक बोनियों में उत्पन्न होते हुए अन्त में कुम्भी पाक नरक में यन्त्रसा भोगते हैं और दूसरे उन्हें बलात्कार से दबाकर मार डासते हैं इस प्रकार वे बार-बार नाना योनियों में भड़कते रहते हैं।

भगवान ने सृष्टि में जिस प्रकार के जीव बनाये हैं उनके लिये उसी प्रकार के आहार की रचना की है। माँसाहारी सिंह, कुच, भेढ़िये आदि की आकृति और उनके दाँत जबड़े नस्त और हड़ी आदि से मनुष्य की आकृति और इसके दांत, अबड़े, पंजे नस्त और हड़ी की तुलना करके देलने से वह स्वष्ट प्रतीत होता है कि मनुष्य का भीजन अन्न, दूध और फूल ही है। जल चिकित्सा के प्रसिद्ध आविष्कारक लुइकोनी महोदय ने भी कहा है कि मनुष्य मास भन्नी प्राणी नहीं है। वह तो माँस मन्नण

करके मनुष्य की प्रकृति के विश्व काय कर माना प्रकार की विपत्तियों को युक्ताना है। मनुष्य की प्रकृति स्वाभाविक ही मौन्य है। सौन्य प्रकृति वाल जौवों के लिये अन्त दूध, फल जानि सौन्य पटार्थ ही स्वाभाविक मोज्य पटार्थ हैं। गी, बकरी, कबृतर आदि सौन्य प्रकृति के पशु पत्ती भी मांस न स्वाकर पास. बारा, अन्य ध्वादि ही साते है। मॉलाहारी पशु पिल्मों की आकृति सहल ही कृत और भवानक होती है। रोर, बाप, बिल्ली, कुल बादि को हेसते ही इस बात का पता सग जाता है। महाभारत में कहा भी है —

इमे वे मानवा लेक मुशंसा मास गर्डिनः। विस्तृत्व विविधाय भरवाय महारक्षिमणा इव ॥ अप्पान विवधायस्यान शकानि विविधानि च.। न्वारडवान रमयोगान्त तथेच्छन्ति यशाभिषम्॥

महाद बानुव ११६।१-२।

शंक है जनत् में कूर बनुष्य नाना प्रकार के पवित्र साख पनार्थों को क्रांड कर कहान राखस की मांति नास के लिये लाला-यित रहते हैं तथा भाँति-भाँति की मिठाइवीं तरक करह के शाक, स्वांड की बनी हुई वस्तुखों और सरम पटार्थों को भी नैसा पनान नहीं करते जैसा मांस की।

इसमें यह सिद्ध हो गवा कि मास मनुष्य का चाहार कदावि नहीं है।

भोजन में ही शुभाक्षभ मन बनता है इसकी एक कडावत भी प्रसिद्ध है कि--- . . . जेसा स्वांब भाना वैशा होंग मन

मनुष्य जिन पशु पिश्चयों का मॉम खाता है उन्हीं पशु पिश्चयों जैसे गुण अपनरण चाटि उसमें उत्पन्त हो जाते हैं। उसकी आकृति कम से वैसी ही बन जाती है। इससे वह इसी में मनुष्योचित स्वभावसे प्राय. च्युत होकर पशु स्वभावबाला कर और अमर्याटित जीवन वाला बन जाता है और मरने पर वैसी ही भावना के फल स्वरूप तथा अपने कमों का बहला भागने के लिये उन्हीं पशु पिश्चयों की योनियां को प्राप्त कर महान दु.स्व भागता है।

भीका पितामा करते हैं कि — यन बेन शरीरेण मणकर्म करेंगि व । नेन नेन शरीरेण ननतकतनुपारतुते ॥

मह० ऋनु० ११८।३७॥

प्राणी जिस-जिस शरीर से जो-जो कर्म करता है उस शरीर मे वैसा ही फल पाता है। इसमें सिद्ध है कि मांसहादी मनुष्य जिन पशु पित्रयों का मास खाता है वैमें ही पशु पत्नी आगे चल कर स्वयं वन जाता है।

जब हम किसी जाय के प्राणों की मंथीग करने की शिक्ष नहीं रखते, तब हमें उसके प्राण हरण वरने का वस्तुत कोई श्रिषकार नहीं है। यहि करते हैं तो यह एक प्रकार से महान श्रारयाचार है। मासा हारी ऊपर लिखें श्रानुसार स्थयं प्राणी बंध न करने बाला हो तो भी प्राणी बंध करने का दोवी है क्योंकि श्राराग्तर से बही तो प्राणी हिंसा का कारण है। मांसाहारी मनुष्य निर्मयी हो ही जाता है। जिसमें इया मही है उसके खावर्मी होने में क्या सम्देह है। मांस-अश्री मनुष्य इस बात को भूल जाता है कि मांस साकर कितना जवन्य कार्य कर रहा हूँ। मेरी तो थोड़ी देर के लिये केवल खुषा की निवृत्ति होती है, परन्तु बेचारे पशु पक्ष के प्रात्त सदा के लिये खेल जाते हैं। प्रात्त नारा के समान खार कीन दुःस है, संमार में सभी प्रात्ती प्रात्ता नारा से करते हैं।

श्रितष्ट सर्व भूतानां मरणां नाम भारत । मृत्युकाले हि भूताना सद्यो जायते वेपथु. ॥महा० ११६॥ हे भारत ! मरण् सभा जीवां के लिये श्रिनिष्ट है मरण् के समय सभी जीव सहसा काँप उठते हैं।

जिस मनुष्य के हृत्य में तथा होती है वह तो तृसरं के दु.ल को देलकर सुनकर ही काँप उठता है और उसके दु:ल को दृर करने में लग जाता है। परन्तु जो कर हृद्य मनुष्य पापी पेट को भरने खीर जीभ को स्वाद बसाने के लिये प्राणियों का वध करते है वे तो स्वाभाविक ही निर्द्यी हैं। निर्द्यी मनुष्य किसी मनुष्य पर त्या नहीं कर सकता।

## मांसाहार में दोष-

मांसाहार में सबसे बढ़कर होय यह है कि किसी की हिंसा किये बिना मांस मिल नहीं भकता और किसी भी जीव को किसी प्रकार से किंचित मात्र भी कष्ट पहुँचाना पाप है। उसके समृह को नष्ट कर हेना तो महा पाप है। होसी परिस्थित में माँसाहार को पुरुष किसी प्रकार भी नहीं मिल सकता। जो लोग मांसाहार को पुर्य समगते हैं अथवा जो पाय नहीं सममते हैं के भी मन्गी-रहा के साथ विचार करेतो सन्भय है कि बुक्ति भी सासाहार पाय मय दिसने सने। क्योंकि जिसका सांस खाया जाता है उन जीवों को मत्यक में ही महान कर्ट होता है कौर उनका नाहा हो जाता है। किसी अकार में किसी को दुःस पहुँचाना ही भाप है। अपनं रापेर का उठाइरए। सामने रन्त कर इस पर विचार करना चाहिये विवेकशील मनुष्य का कभी वह कर्तन्य नहीं हो सकता कि वह जिस कार्य को अपने लिये महान दुःस समकता है उसी की दूसर के प्रति करे। यह बात प्रत्यक देखी जाती है कि चाट लगने पर या मारने पर जैसी पीड़ा हम लोगों को होसी है वैसी ही पशु पित्रयों को भी होती है। मारने के समय उनके क्टन, विलाप और खूटने की चेष्टा से यह वान प्रत्यच सिद्ध है। फिर अपन शारिर पोषाण के लिये या स्वाद के लिए तो दूसरे जीवों को जान में मार डालना किसी प्रकार भी मनुष्यत्व नहीं कहला सकता '

पशु पद्मी आहि की मार कर उनका मासाहार करने में उनका या अपना किसी प्रकार हित भी नहीं है, वे तो प्रत्यच्च पीड़ित होते और मरने ही है. परन्तु मासाहारी का भी बड़ा नुकसान होता है। मासाहार से मनुष्य का म्बभाव कर ऑर तामसी हो जाता है, उथा उसके हृद्य में चली जाती है। वह जिस जीव का मांस स्थाता है, उस जीव के रोग और दुष्ट स्वभाव के परमाशु अभ्यर जानेसे नाना प्रकार की शारीरिक और यानसिक व्याधियाँ हो जाती हैं, दुर्गन्य के कारक भी मास अस्तास है।

उससिये हे मानव प्राणी ! त् इस प्रकारहन्त्रियों का लेखियता होकर इतके प्रकार के तस जीवों का यात कर अपने पेट की ही कबर बना रहा है। तू अपने पाप को ही पुरुष सकत करके श्रपनी इन्द्रियों की उसे जना करने के लिए पाप का अपदेश हैंसा है। तेरे श्रान्यर तथां भाव का नाम निशान नहीं है। तू श्रपने को धर्माक्या कहला कर दूसरे को उपदेश देता है और उसी को तू धर्म सम मता है। इसलिये हे मनुष्य वितराग मगदान महानीर का बतलाया हुखा, जो मच्चा श्राहिमामयी 'श्राह्मधर्म' है, उसी के मम्मुके होकर जब तक नहीं देखेगा, तब तक मू श्रपना और पर का कम्यास नहीं कर महाना है।

# माञ कम को पात्रार की मिठाई-

इसी प्रकार आज कल की मिठाइयों में भी बड़े अनर्थ होने लगे हैं। त्यारी माताओं में. भाईयों में, तथा लड़कियों में. तथा बालको में मानवता की शिक्त निर्माण के लिये उत्तर अतलाये हुण अनिष्ट खान पान के मंमर्ग में बच्चे के अन्तर अमली पुरुषक कहाँ में निर्माण होगा? आज कल शक्ति बर्डक शुद्ध थी भी असली नहीं मिलता, उसमें भी मिलावट शुरू हो यह है। यावा. वेसन, मैदा, चीनी, आटा मस्तले, तेल आहि भी शुद्ध नहीं मिलते। हलवाई लोग दो दो पैसे के लोभ से नक्सी थी के बरतते ही हैं। समाज के भ्यारूप्य का ध्यान न दकानदारों को है, न हलवाईयों को। होता भी कैसे ? जब बुरा बरलाने वाले को ही बुरी चीजों का लोभ वस प्रचार करते हैं, तब बुरी खातों से केड़े कैसे परदेज रस सकता है ? आज दो लोग खाप ही खपनी हानि करने को तैयार हैं वे दूसरा आ बहना कैसे मान्ये ? जब सबुह्य को बुदि बियाद जाती है तब कोई बद्धा और आकर अनको सम- अपने तक भी उनकी मुद्धि ठाक नहीं हो। मकती यही आण कल के तक्ता और तक्तियों का हाल है।

### इ-रिवाम को छोड़ो---

भाईयो श्रार तुम श्रापता मच्चा हित चाहते हो, शारीर को तन्दुरुत रखना चाहते हो, तो श्रान्याय से कमाये हुए पैसों का श्राप्तित्र तामसी बस्तुश्रों श्रार्थात् मन्त्रे, सड़े हुए, बिगड़े हुए, गन्दे स्थान में रक्खे हुये, हिंमा श्रार माइकता से युक्त, विशेष खर्चिल श्रस्तास्थकर पंदार्थों से युक्त, व्यमन रूप, श्राप्तित्र, श्रार उच्छिष्ट भोजन को गृहण न करो। इसमें धर्म, बुद्धि धन तथा श्रार्थ जना की सज्जनता सभ्यता श्रीर स्वास्थ्य मभी के लिए हानि होती है। इसलिये सज्जनो इस विषय पर सभी लेग ध्यात देगे नो भारत की बिगडी हुई नीति, जल्दी सुधार जायेगा राष्ट्र को उन्नति होगी।

## वेष भूषा---

वेषभूषा सादगी और कम लर्चीली मुरुचि उत्पन्न करने वाली पित्र और संयमकी बहाने वाली होना चाहिये। आज कल उर्योठ फैशन बढ रहा है त्यों २ सर्च भी बढता जा रहा है। सादा मोशा कपडा तथा वस्त्र किसी को पमन्द्र नहीं। जो खादी पहनते हैं उनमें भी एक तरह की बनावट आने लगी है। वस्त्रों में पिवत्रता होनी चाहिये विदेशी और माल के बने वस्त्री में चर्ची को मार्गड लगता है, यह बात अच्छी तरह सभी लोग जानते हैं। हेश की हार्थ की अग्रीगरी मिलों को प्रतियोगिता में नष्ट होती है। इससे गरीं य मारे जाते हैं। इससे गरीं य

विवेशी वस्तों का व्यवहार तो देश की दरिव्रता का प्रधान कारण है हो। देशमी वस्त जीवित की हों को उवाल कर उनसे निकाले हुए सूत से बनता है। वह भी अपवित्र है और हिंसा बुक्त है। वस्तों में सबसे उक्तम हाथ से काते हुए सूत की हाथ से बनी लादी है। परन्तु इसमें भी फैशन नहीं खाना चाहिये। खादी हमारे संयम और स्वल्प व्यय के लिये हैं फैशन कॉर फिजूल खर्ची के लिये नहीं। खादी में फैशन और फिजूल खर्ची आ जायगी तो इसमें भी अपवित्रता का जायेगा। मिल के बने हुए वस्त्रों की अपेक्षा तो मिल के मूत से हाथ करचे पर बने हुए वस्त्र उक्तम है। क्योंकि उसकी बुनाई के पैसे गराकों के घर में जाते है और उसमें चर्ची भी नहीं लगती है।

### स्त्रियों के गहनों में फेशन-

त्त्रवां गहनों में भी फैशन का जार है। आज कल असली सान के सादे गहने प्रायः नहीं बनाये जाते हैं। हल्के सोने के और मोतियों के फैशनेवल गहने बनाये जाते हैं, जिसमें मजदूरी ज्यादा लगती है। वेचने के समय बहुत ही कम कीमत मिलती है पहले तियां के गहने ठीस सोने के होते थे। जो निपत्ति के समय काम आते थे। अब वह बात प्रायः चली गयी। इसी प्रकार कपड़ों में फैशन आ आने से कापड़े ऐसे बनते हैं, जा पुराने होने पर किसी काम नहीं आते और न चनमें समी हुई जरी, सितारे, कलावच् आदि के ही विशेष हाम मिलते हैं। ऐसे कपड़ों के बनवाने में अपार समय और धन व्यर्थ जाता है। यस वह बित्ते वाष्ट्र और सदक्षियों के फैशन-

आज कल के नये पढ़े लिखे बाबुओं और सडकियों मे तो

इतना फैरान आ गवा है कि वे सर्च के मारे तम रहने पर की वेरामूणा में सर्च कम नहीं कर सकते। साथ ही शरीर की सजा-वट और सीन्वर्य युद्धि की बोर्जे साबुन, तेल, फुलेल, इन, कीम, लवेरडर, सेन्ह, पाउडर आदि इतने वरते जाने लगे हैं कि उनमें एक र न्यक्ति के पीछे एक गरीय गृहस्थी का काम बल सकता है। इन बीजों के न्यवहार से आदत बिगड़ती है, अपवित्रता आती है और स्थास्थ्य भी बिगडता है। धर्म की दृष्टि से तो वह सब बीजें स्थास्थ्य भी बिगडता है। धर्म की दृष्टि से तो वह सब बीजें स्थास्थ्य हैं। जो न्त्री पुरुष अपने को सुन्दर दिस्ताना बाहते हैं वे काम-भावना का विस्तार करके वल, बुद्धि और वीर्य के नाश द्वारा अपनी समाज का बड़ा अवकार करने है।

#### रस्म-रिबाज---

रस्म दिवाजों में सुधार चाहने वाली सभाकों के द्वारा जहाँ एक कोर एक बुरी प्रधा मिटती है तो उसकी जगह हो दृस्तर। नई का जाती हैं। जब तक हमारा मन नहीं सुधर जाता तब तक सभाकों प्रस्तावों से कुछ भी नहीं हो सकता हैं। सर्व घटाने के लिये सभाकों में बड़ी पुकार मंथी है। सर्व कुछ घटा भी परम्तु नये २ इतने दिवाज वढ़ गये कि रूर्च की रकम पहले की क्रियेश बहुत क्रिकि वढ़ गई। दहेज की प्रधा बड़ी भोषस है इसको भी सभी लीग मानते हैं। घारा सभाकों में इस प्रधा को बम्ह करने के लिये किल भी पेश होते हैं। चारों क्रीरसे पुकार भी काकी होती है, परन्तु यह प्रधा क्यों की त्यों बनी हुई है और इसका विस्तार अभी जरा भी रका नहीं है। साधारश स्थिति के मुहस्थ के लिये ता एक कन्ना का विवाह करना मृत्यु की पीड़ा भोगने के बरावर सा है। बाज मोल तोल होते हैं। दहेज का इकरार तो पहले ही हो जाता है, तब कहीं सम्बन्ध होता है और पूरा दहेज न मिलने पर मन्वन्य ते।इ दिया जाता है। दहेज के दुःख से व्यथित माता पिता की मानसिक पीड़ा को देखकर बहुत सी कृत्याण अर्थात कुमारियाँ आत्म हत्या करके समाज के इस बूचड़ खाने पर अपनी बिल चढ़ा देती हैं। क्या ये अहिंसा है जैन भाइमों की या इतर सज्जन धर्मातम कहलाने वाल तथा सज्जन कहलाने वाल धर्म नेताओं की। भारत की आर्य जाति? क्या इससे अगवान तुम में मन्दुष्ट होगा, तुन्हारे दान धर्म या क्रिया कायक के रान दिन चिल्लाने से तुन्हें स्वर्ग मिलेगा, कदापि नहीं? इसलिय भाइया तुम अपने धर्म का रूयल रखकर द्या के पात्र बनो और राइस-वृत्ति को बन्द करें।

इतने कहने पर भी यह राज्ञस-वृत्ति बन्द नहीं होती, यिं बढती ही गई तो भारत की आर्य भूमि के उच्च मानव समाज का इसे दुर्भाग्य समभना चाहिये।

बहुत सो जगह कन्या का तिरस्कार मा होता है श्रीर यदि कन्या बीमार वह जास तो उसका ठोक हलाज न करके बिमारी के निमित्र कन्या की मार विया जाता है। उसके जीवन का मूल्य नहीं समामा जाता है। यहाँ तक कि कन्या का जन्म होते हा कई माला विता तो रोने समाते हैं। वहें अ पीड़ा ही इसका एक प्रधान कारण है। इस समय ऐसे धर्मी, साहसी सज्जनों की बाावस्थकता है जो सोभ छोड़ कर श्रापने लड़कों के यिवाह में बहुंज लेने से इन्कार कर है। लड़कों के स्वार्थ त्याग से ही यह पाप रुकेगा। अन्यथा यदि यह चलता रहा तो समाज की बड़ी ही भीषण स्थिति होनी सम्भव है।

### विवाह में नौटंकी या वेश्याओं के नाच

विवाह श्रादि में वेश्याच्यों के नाच फुलवाड़ो, श्रातिश्रवाजों, मंडुक्यों के स्वांग, गन्दे मजाक, स्त्रिश्रों के गन्दे गाने, सिनेमा, नाटक, जुद्या, शराव श्रादि श्राचरण से गिराने वालों, सच्चा धर्म नीति से पतन करके कू-ह्रादियों को अर्थात् मिध्या ह्रादि की बन्द करना ही श्रपना कल्याण करना जहरी है। जहाँ तक हो गाँजा, भाँग, तम्बाकू, सिगरेट बीड़ी श्रादि मादक वम्तुक्यों की तथा सोड़ावाटर वर्फ की मेहमानदारी भी नहीं होनी च।हिये। विद्वान लोग श्रपनी इज्जत की रक्षा तथा धर्न श्राचार विचार कुलाचार की रक्षा के लिये बुरी रिवाजा को बिलकुल बन्द कर देना चाहिये।

#### मिथ्या दिश्वास--

श्राज कल मानव प्राणियों को सक्ते धर्म, सक्ते देव, सक्ते शास्त्र, तथा सक्ते गुरुश्चों से श्रद्धान उठ गया है तथा मन माने धर्म को ही श्रपना धर्म मान लिया है। इन्द्रियों की वासनाश्चों में रत रहने वाले श्रश्चानी जीव दुनिया में श्रानेक प्रकार के श्राड- क्यर द्वारा बनावटी साधु या साध्वी वेश धारण कर श्रपने उट्य निर्वाह के लिये श्रानेक यन्त्र मंत्र इत्यादि के प्रलोभी धर्म के मर्म को न जानने वाले मोले भाले माता बहुनों कृत्रिम श्राचारण सं प्रलोभ दिखलाकर मिध्यान्व या पाप का प्रचार करने वाले पापी

त्राज कल इस भारत के सारे देशों में मिच्या विश्वास फैलाबे हुए हैं।

श्राज कल की श्रनेक साताओं के श्रन्टर एक अस फैला हुआ है बात २ में कुछ थोड़ा भी शारिरीक या मानसिक वेदना हो जाय नो तुरन्त उनको भूत प्रेत की शका हो जाती है।

तमारी माताओं और बहिनों के अन्दर इस तरह रोग क्यों होता है और मानसिक व्यथा क्यों बढ़ता जा रही है? इसका मुख्य कारण एक आलस्य ही है। पहले जमाने में स्त्रियाँ निकस्मी नहीं बैठती थी। घर के काम काज यानी चक्की पीसना, धान कटना. रसोई बनाना, पानी भरना, अपन हाथ से घरके काम करना तथा सारे कपड़े घोना. स्तान पान भी मूख लगने पर करना, यहा तहा अभस्य पटार्थ का स्तान पान त्याग करना इत्यादि नियमिन काम होने के कारण उनको बाकी लोकरंजन बातों मे कान देने की फुरसत नहीं मिलती थी। इसलिये उनका शारीरिक व्यायाम होने के कारण शारीरिक सम्पति उनकी हमेशा मजबूत बनी रहती थी और उनको मिथ्या अम भी नहीं होता था।

श्राज कल की महिलाओं में श्राधुनिक बिगडी हुई भारत की गन्दी शिद्धा तथा गन्दे मस्कार के छाप पड जाने के कारण पुरानी शुद्ध सस्कृति बिलकुल नष्ट हो गई, स्वान पीन की मर्योदा नहीं रही श्रांत श्राचार विचार तथा इन्द्रिय दमन का, संयम का अभ्यास न रहा शारीरिक व्यायाम न होने के कारण स्वाया हुआ अन्त हजम नहीं होता है तथा निकन्मा बैठने से व कुदुम्ब का सर्वा

बढ़ जाने के कारण दिमाग में एक बकार का श्रम रोग या मान-सिक जिन्ताएं मन के भीतर पैदा होती रहती हैं। इस श्रम से इनके मां बाप या श्रहानी श्रन्थविश्वासी लोक मिध्या विश्वास से सूत मैंत की कल्पना करके हजारों देवियों या मिध्या देवों की उपासना के लिये रात दिन टीडने रहते हैं।

भूत प्रेत की योनि तो है ? भूत प्रेत नहीं है एसा नहीं हैं.
परन्तु प्रत्येक मनुष्य के अन्टर या महिलाओं के शरीर में प्रविष्ट करते हैं यह मानना हमारा भ्रम है। परन्तु नर नारी तो बात बात में भूत प्रेंत की अशका करते हैं, मो ठीक नहीं हैं। हिस्टी रिया की बीमारी हुई तो भूत प्रेंत ने आ मताया, मृगी या उनमाद हो गया। न माल्म क्या २ वहम भर जाता है। इसीलिये ठग और धूर्त लोग भाड़ फूं क टोना जाद जंत्र और मंत्र तंत्र के नाम पर नाना प्रकार से लोगों को उनते हैं। पीरपूजा, कलपूजा, ताजियों के नीचे से बच्चों को निकालना, गाजा सिया की मनोति आदि पास्यक इसी बहम के आधार पर चल रहे हैं। इस मिथ्या विश्वास को हटामें के लिये समाज से सममहार लोगों का होना जहरी हैं।

इसलिये हमारे आर्य भारत बालक बालिकाओं की उन्नतशील बनाने के लिये इस कुसंस्करी में बचाना बहुत आवश्यकता है। इसने अब तक बालक और बालिकाओं के गर्भाधान में लेकर श्रह्मचर्य तक बुर् संस्कारों से बचाने के बारे में जो बिनचन किया। उस बिनेचन को लग्न पूर्वक पदकर खागर अपने बालक बालिकाओं को इसके अनुसार मंस्कार डालने का भ्रयत्न करेंगे तो उनकी सम्तान संपूर्ण विद्या की क्लाओं में प्रचीन होकर इह पर लाकमे श्रपना श्रीर माना पिता का उद्घार तथा हैश का उद्घार जरूर करेंगे।

भगवान महावीर श्रव श्रागे चलकर विवाह सम्बन्धी किया का वर्णन करते हैं --

भगवान महावीर के शामन में यह प्रथा कि जो गृहस्थाश्रम ठीक प्रकार मे चलता रहे वह प्रसिद्ध जैनत्व गुण ऐसे पुरुषे। में कष्ट रहित होकर अनुराग करने वाला श्रीर जीवन पर्यन्त प्रसिद्ध जैनत्व गुण वाले के अप्र भाग में शोभायमान होने वाला गृहस्थ मह रहित होता हुआ ऐश्वर्य आदि के द्वारा सन्तुष्ट होकर तीनों लोकों के मोचपित का विलक बन जाता है।

# निस्तारकोत्तमायाथ मध्यमाय मधर्मसे । कन्यामुद्देनडस्त्यश्च-रथरत्नादि निवेपेत् ॥५६॥

जिनकी किया मत्र जतादिक अपने समान हैं उनकी साधर्मी कहते हैं। उनमें से जो प्रधान हैं उनको क्या और उसके साथ दिये जाने वाले दह न में भूमि, मोना, हाथी, घोड़े देने चाहिये। यदि उत्तम पात्र न मिल सकता हो ते। उक्त गुण विशिष्ट मध्यम के लिये उक्त चीजे अपण करनी चाहिये। यहाँ अध शब्द प्रधान्तर स्चक व अधिकार वाचक है। उसका अर्थ यह है कि गृहस्य अधिक गुणी हो तो भी मुनि की अपेशा वह मध्यम है। इससे यहां यह अर्थ निकलता है नामतः स्थापनातो पि इत्वादि को वर्णन किया गमा है वह अधन्य समदिश है। यह कम्याद्याहिक मध्यम समदित है।

#### कन्या और कन्या के योग्य बर---

निर्दोषांसुनिमित्तसूचित शिवां कन्यां वराहेर्गु शे:। स्फूर्जन्तं परिणाय धर्म्यविधिना यः सत्करोत्यन्जसा ॥५७॥ इम्पत्योः स तयोस्त्रिवर्गघटनात्त्रैवर्गिकेष्वप्रणी। भूत्वा सत्समयास्तमोहमहिमा कार्ये परे च्युजीति ॥४८॥ (निर्दोषां) इस पद का प्रकणवश सामुद्रिक शास्त्र में प्रतिमोदित दोषों से रहित यह ऋथे है। (सुनिमितस्चितशिवां) इस पद का सामुद्रिक ज्योतिष द्त आदि निमित्तों से अर्थात् भविष्यतकालीन श्रवस्था के सूचक कारलों से दर्शाया है वर आदि को कल्याल जिसने ऐसी कन्या के यह श्रर्थ है। कुल, शील. सनाथपना विद्या, धन, सीरूप्य, योग्यपथ श्रीर अर्थित्व इन गुणों से युक्त बलको धर्मविधि से विवाह कर श्रद्धा मे तत्पर होकर जो अपने सावर्मी का सत्कार करता है वह सत्समागम से चारित्र मोह को मन्द करके बरवधू की धर्म ऋर्थ और काम पुरुषार्थ का टाता होने से उसके फलस्वरूप गृहस्थों में श्रेष्ठ होकर ईह श्रीर परलोक माधन के समर्थ होता है। (परे पि) शब्द में ऋपि शब्द आया है उससे इहलोक का भी प्रहण होता है। (सत्समयास्तमोहमहिमा) यहां सत्समय शब्द के दो ऋर्थ प्रहण किये हैं-एक जिनशासन, दूसरा सत्संगति । श्रतः श्रार्षपद्धति से विवाह करने के कारण संद किया है. चारित्रमोह कर्म जिसने ऐसा अर्थ होकर अथवा सत्सगति मट किया है वारित्रमोह को महिमा को जिसने ऐमा अर्थ होकर यहा हो अर्थ लगाने चाहिये। धर्म्यविवाह, आर्ष, प्राजापत्य, नाहा, देव के भेद से ४ प्रकार के हैं। जब आर्थ विवाह की पद्धति नीचे के पथ में बताई है।

#### सांधर्वी सरकत्या में जान-

सत्कन्यां ददता दत्तः सित्रवर्गो गृहाश्रमः। गृहं हि गृहिशोमादुर्ने कुद्यकटसहतिम्।।५४६॥

तप के स्थान को आश्रम कहते हैं। घर रूपी तपस्थान को गृहस्थाश्रम कहते है। धम, अर्थ और काम का मूल स्त्री है। इस लिये जिसने साधर्मी को कन्यादान किया उसने उसे गृहाश्रम दिया। कारण कलपत्नी का नाम घर है। दीवालें हरपर आदि का नाम श्रमली घर नहीं है। योग्य स्त्री के कारण स्वटार सतो-पादि संयम पलते हैं, देव पूजा बनती है, मत्यात्र को दान देते बनता है। ये तीन प्रकार के धर्म मृहस्थ को योग्य स्त्री के कारण बनते हैं। इसलिये धर्म पुरुपार्थ की सिद्धि होती है। योग्य स्त्री के कारण वेश्यादि व्यसनों से व्यावृत्ति होती है। अतः धन की रका होती है। श्रथवा स्त्री के कारण एक प्रकार आकुलता का अभाव होता है। इसलिये गृहस्थ निराकुल होकर धन कमाता है. बढ़ता है। इस तरह अपने देवानुसार सुवर्णीदि संपत्ति का अधिकारी होता है, और संकल्प रमणीय पतिसंभोग से शोभा वाली जो हानि अभिवाषक है उसी को काम कहते हैं। इन तीनों से सहित कन्या को देने वालों ने गृहस्थाश्रम दिया यह सिद्ध होता है।

धर्म, अर्थ, काम और मोस की इब्छा करने वाले को आर्थ विवाह करना ही योग्य है।

धर्मसन्वतिमिन्सिष्टां रति वृत्तकुकोन्नतिम् । देशदिसत्कृतिः चेन्छन्सत्कन्यां यस्नतो बहेत् ॥६०॥ धर्म, सतान, निर्विध्न भंगिवलास आकार और कुल का उनित तथा देव द्विज, श्रातिय श्रीर वांच्यों का सत्कार, विमा स्त्री के नहीं बनता। इसलिए इन बातों के चाहने वालों को समीचीन कन्या व सक्जनों की कन्या के साथ विवाह करना चाहिये। धर्म की सन्तित अथवा धर्म पुत्र परस्पर ये दो अर्थ धर्म संतित शब्द के हैं। कारण सतान पैदा न होगी तो धर्म को कौन पालेगा? अतः धर्म विवाह करना चाहिए। अथवा वंश परम्परा चलाने के लिए विवाह की जहरत है। अतः कामवासना की पूर्वि धर्माविरुद्ध चाहने तथा योग्य अतिधिसत्कारादि चाहने वालों को, आचारकुल को वृद्धि चाहने वालों को कन्या से विवाह करना चाहिये।

कन्या सुर्शाल हा तो उससे होने वाली सतान भी सुराल भोर गुणवान होती है। यहले कन्या को सुशिक्षण मिलने के कारण सुशील तथा लग्जावती होती थी। आज कल कुशिक्षण से कन्या निर्लब्ज बन कर कुरील होती हैं। इसलिये उससे होने काली संतान भी माला के समान हो आचार विचार वाली देखने में आती हैं।

#### विवाह-

त्रतावरण किया समाप्त होने के पीछे पिता की आक्रानुसार विवाह के वोग्य कुल में जन्मी हुई कन्या का विवाह कर स्वीकार करने वाले को वैवाहिक किया कही है। उसकी विधि यह है कि प्रथम ही सिद्धानीन विधि ऋथींत विधिपर्वक सिद्ध परमेक्टी की आराधना अच्छी तरह करे। पीछे गाईपत्य शक्तिणारिन और ष्ट्रावृहनीय ऐसी तोन ऋग्नियों की स्थापना कर विधिपर्वक उनकी पूजा करे और विवाह की समस्त क्रियाएँ इन अग्नियों के समस डी करे (जो बेदी तीन कटनी की बनाई जाती हैं उनमें से प्रथम द्वितीय तृतीय कटनोंगत काग्नि की म्थापना इन तीन श्विमनयों से कही जाती हैं ) किसा-किसा पवित्र प्रदेश में सिद्ध प्रतिमा के सन्मुख अथवा सिद्धप्रतिमा न होने पर सिद्ध यंत्र के सन्मुख उन दोनो वर कन्या के पाणियहण उत्सव बडे ठाठबाठ से करे। वधु और वर दोनों ही वेदी पर सिद्ध की गई तीन दो अथवा एक अनि की प्रदाक्तिगाडे और फिर बडलकर बैठ जाय अर्थान वर के आमन पर वध् और अध् के आसन पर वर बैठे। जिनको पाणिष्रहरा हो हा है हो गई है। अर्थात् जिनकी विवाह-विधि समाप्त हो गई है ऐसे वे दोनों ही वर वधू देव और अभिन के समज मात दिन तक ब्रह्मचर्यव्रत धारण करें। तदनन्तर उनके विहार करने यांग्य किसा भिम को (किसी देश वा नगर का ) देशाटन कराकर तथा किसी तीर्थ स्थान के दर्शन करा कर उन दोनो वर वधुकां का बड़ी विभित्त के साथ घर मे प्रवेश करावें । घर जाकर वे दोना ही अपना कक्या छोडे और भोगोप-भोग सामग्री में शोभागमान ऐसे घर में अपनी शरुया पर शयन करे।

## ससुराज जाते समय याता फिता का योग्य उपरेश-

गुश्र पन्त गुरून करू प्रिय मसी वृत्ति सपत्नी जने।
भतु विप्रकृतापि रोषणतया भास्म प्रतीपै गमः॥
भूषिष्ट भव विक्णा परिजने भागेष्वनुत्संबिनी।
यान्त्येव गृहिणी पद युवतको वासा. कुलस्याध्यः॥

अपनी सुसराल में जाकर अपने पितदेव, सास सुसर आदिक बढ़ों की सेवा श्रद्धापूर्वक करना, पितदेव एवं सभी कुटुन्बियों के साथ सरल एवं मधुर वंग्णी बोलना, कड़वी वाणी बोलकर किसी के हृदव को भूल कर भी न द खाना, यदि पितदेव के द्वारा कभी तिरस्कार हो जाय, तो कोध के वंशीभूत होकर उनके प्रतिकृत आवरण कदापि न करना, दास-दासी ने कर चाकरों के साथ सदा दया का भाव बनाये रखना तथा अत्याधिक भोग सामग्री प्राप्त होने पर अभिमान से पूल न जाना। उपरेक्त आवरण करने से ही युवतिया सन्मान सूचक गृहिणी पद की प्राप्त करके प्रतिष्ठित होती है।

### बाब दब दा बुरा रिवाज--

श्राज कल की परिपाटों के श्रानुसार जात पात का के ई ख्याल नहीं करते हैं। पैसे श्रांर फैरान के भूखे श्राज कल लाग यह बाहते हैं कि लड़की को मुख मिले लड़का चाहे जात का हो या गैर जात का, पर बीठ एठ या एमट एठ पास श्रवश्य हो। खान पान श्रोर श्राचार विचार का कोई ठिकाना नहीं है। प्राचीनकाल में पंच साझी, गुरू साझी, देव साझो, श्रीम साझी पूर्वक विवाह होता था श्रोर उस समय पति पत्नी श्रापम में यह प्रतिष्ठा करते थे कि श्रापके श्रातिरिक्त किसी पर पुरुष के उपर नजर उठाकर भी नहीं देख सकती। मेरा शरीर श्रापके चरणों में समर्पित हो चुका है श्रत. में मन वचन काय से सर्वथा आपकी श्रनुगामिनी हूँ श्रीर धर्म श्रथ तथा काम तीनों पुरुषार्थों में सदा साथ रहूँगा। पुरुष यह प्रतिक्वा करते थे कि मैं देव गुरू साझी पूर्वक स्वीकार को हुई श्रपनी धर्म पत्नी के श्रातिरिक्त किमी भी पर स्त्री पर

करहि नहीं जालंगा धर्म पत्नी के सिवाय सभी कियां मेरी माता और बहिन के समान होंगी। इस प्रकार दोनों दम्पत्ति परस्पर में प्रतिक्का करके प्रोम भाव से धर्म पूर्वक अपना जीवन ज्यतीत करते थे। पालिप्रहण संस्कार सम्पन्न करके जब वर नधू नपिस आते थे तो पहले देव गुरु शान्त्र का दर्शन किसी मन्दिर या तीर्थस्थान से जाकर करते थे तत्परचात अपने गृहस्था-श्रम में प्रविष्ट होते थे। किन्तु आज कल पारचात्य शिचा के मभाव से अधिकाश में नव युवक अपनी नव वधुओं की भर्म स्थान के विपरीत सिनेमा व थीयेटर गृहों में जाकर मनोरजन करना अपना आवश्यक कर्तव्य ममभते है। चित्र पट ग्रहों के गदे गाने मुनने तथा क्षुरे चित्रों को देखने से जो कुसंस्कार पढ़ जाता है उससे होने वाली सतान भी मदाचार व धर्म कर्म से शून्य होकर स्वव्हाचारिसी होती है। अभूद चित्रों के देखने से अविकतर दोनों के मन में विकार उत्पन्न हो जाने के कारए पवि पत्नी भी कुमार्गगामी हो जाते है। जो घर धर्मसाधन के लिए मुख्य माना गया है वहाँ दम्पतियो का कलह ऋहरनिश हुआ करता है परस्पर में मेल न होने के कारण स्त्री अपने।विवाहित पति तथा पुरुष अपनी विवाहित पत्नी की कोडने से तैयार देखे जाते है। इसरे आज की मरकार जो कोड बिल पास करने के लिए तत्पर है, फिर किस प्रकार से पति पत्नि में प्रेम तथा धर्म कर्म स्थिर रह सकता है ? कटापि नहीं।

किन्तु महावीर स्वामी ने ससारिक जीवो को सुल शान्ति प्राप्त करने के लिये उपदेश दिया है कि हे जीवों तुम इन बुरो आहर्तों को झोड़कर इमारे कड़े हुए वचनों का पासन करो।

### श्रावक भे सी में श्रवंश---

भगवान महावीर के अनुसार आर्थ सूमि के आर्थ मानव के लिए आवक श्रेणी में प्रवेश करने को प्रारम्भिक श्रेणी को बतलाते हैं। सोलह संस्कार उपनय सम्कार- तथा विवाह सस्कार होने के बाद गृहस्थ घर में रहता हुआ परम्परा मोच्च रूपी भवीत्तम पुरुषार्थ की सिद्धि प्राप्त करने योग्य अपने अन्तरग में चाहता हुआ धर्म, अर्थ और काम पुरुषार्थ को पालन करना चाहिये। धर्म अर्थ, और काम पुरुषार्थ को पालन करना चाहिये। धर्म अर्थ, और काम पुरुषार्थ सेवन करे बिना मोच्च पुरुपार्थ बन नहीं मकता क्योंकि मोच्च की सिद्धि माचात् मुनि लिंग धारण करने पर ही हो सकती है, अर्थान दिगम्बर मुद्रा धारण किए बिना मोच्च की प्राप्ति नहीं हो सकती।

जैन सिद्धान्त में हिंसा दो प्रकार की बताई गई है।

- (१) सकल्पी हिंसा (२) ब्रारम्भी हिंसा।
- (१) लंकल्पी हिंसा जो हिंसा के सकल्प या अभिशय से हिंसा की जावे। वह बिना प्रयोजन होती है और गृहस्थां हर्ष पूर्वक उसका त्याग कर देता है जो हिंसा धर्म के नाम से पशुवध करने में होती है, शिकार खेलने में होती है, मासाहार के लिए व चमड़े के लिए कराई जाती है वह सब सकल्पी हिंसा है। उसका विशेष वर्णन आगे करेंगे।
- (२) श्रारम्भी हिंसा .—जो गृहस्थी को लाचार होकर जरूरी कामों के लिए करनी पडती है। इसका त्याग गृहस्थी नहीं कर सकता है। तो भी बिना प्रयोजन श्रारम्भ से बचने की चेष्टा करता है। गृहस्थी उसेही कहते हैं जो घर में पत्नी सहित वासकर अमकी सन्तानें हो जो धर्म ऋषे काम तीन पुरुषार्थी का माधन

मोज्ञ पुरुवाथ के ध्येय को सामनं रखकर करे। आत्मा कर्म के बन्धनों से खुटकर मुक्त हो जावे। यह ऊँचा उद्देश्य सामने रख कर गृहस्थी को अपना कर्त व्य पालन करना चाहिये। गृह स्थी की व्यवहार धर्म जैसे पूजा, पाठ, जप, तप, दान, धर्म स्थान निर्माण आदि काम करने ही पड़ते हैं। वह साधुआ की दान देता है तब साधु मोच का मार्ग साधन कर सकते है। घर में मन चोभित होता है, इसलिए धर्म सेवन के लिए निराकुल स्थान बनाना है। मन को जोड़ने ने लिए जल, चन्दन, अञ्चलादि द्रव्यों को लेकर पूजन व भक्ति करता है। इस तरह व्यवहार धर्म के पालन में कुछ थोडा या बहुत आरम्भ करना ही पडता है, जिससे सुद्र प्राणियों की हिंसा होना सम्भव हैं। श्रथ परुपार्थ में गृहरथी का धन कमाना पड़ता है। धन कमाने के लिए उसका न्यायपूर्वक उद्योग (धन्धा) करना पडता है। यह जगत विचित्र है। सञ्जन श्रीर दुर्जन् दोनों से भरा है। दुर्जनों से रच्चा करते हुए जीवन विताना है, इसी लिए आजीविका के साधन जैन सिद्धान्त में छ प्रकार के बताए है-

(१) श्रासिकर्म—शस्त्र वारकर सिपाही का काम करना।
प्रित्म की जरूरत रोज चोर व डाकुश्रों से बचने के लिये हैं।
सैना की जरूरत भूमि के लोभी राजाओं के इमले में बचाने के
लिए हैं। शस्त्रों से कच्ट पाने का भय मानवों को दुष्ट कर्म से
रोक देता है। श्रपने प्राणों की रक्षा सब चाहते हैं। यदि श्रासि कर्म
को उठा दिया जावे नो जगत की दुष्टों से रक्षा न हो। तब कोई
श्राराम में रहकर गृहस्थ व साधु धर्म का पालन नहीं कर सकते।
श्रिसकर्म में हष्टि रक्षा की तरफ है, हिंसा करने की तरफ नहीं

### है। रज्ञा में बाधक की हिंसा करनी पड़ती है।

- (२) मसिकर्म —हिसाब किताब वही खाता लिखने का काम। लेनदेन में व्यापार में लिखा पढ़ी की जरूरत पड़ती है। परदेश पत्र भेजने पड़ते है। इस काम में मी कुछ आरम्भी हिंसा होना सम्भव है।
- (३) कृषि कर्म—खेती का काम—इसकी तो प्रजा को बहुत बड़ी जहरत है। अन्न कल, शांक की उत्पत्ति के बिना उदर भरण नहीं हो सकता है। खेती के लिए भूमि इल से नर्म की जाती है. पानी से सींची जाती है, बीज बोया जाता है, अन्नादि काटकर एकत्र किया जाता है। खेती की रज्ञा की जाती है, खेती के काम में थोड़ी या बहुत आरम्भी हिंसा करनी पहती है।
- (४) वाणिज्य कर्म—ज्यापार की भी जरूरत है। भिन्न २ म्यानों में भिन्न २ वस्तुएँ पैटा होती हैं व बनती हैं कच्ची वस्तुष्ठां से पक्की तैयार करानी पड़ती हैं। जैसे कई से कपड़ा। वस्तुष्ठां को कही से इकट्टा करके व पक्का माल तैयार करके स्वदेश में व परदेश में विकय करना व माल का खरीदना ज्यापार है। ज्यापार से बाहन पर दोते हुए, उठाते धरते हुए श्वारम्भी हिंसा होना सम्भव है।
- (४) शिल्प कर्म—कारीगरी के काम की जरूरत है। थवर्ड मकान बनाते हैं, लुहार लोहे के बर्तन व शख बनाने हैं, सुनार गड़ने गड़ते हैं, जुलाहे कपड़ा बुनते हैं, बढ़ई लकड़ी की चीजे बनाते हैं, नाना प्रकार की वस्तुएँ गृहस्थी की चाहिये। तख्त. कुर्मी, मेज. कागज कलम बखा, बर्तन परहे, बटाई, बिद्धीनें खाटि

इत सनको बनाने का काम करते हुए बोड़ी या बहुत आरम्मी हिंसा होनी सम्भव है।

(६) विशा कर्म —गृहस्थियों के मन बदलाने के लिये कला चतुराई के काम भी होते हैं। जैसे गाना, बजाना, नाचना, चित्रकारी आदि। बुझ लोग इसी प्रकार की कलाओं से आजी-विका करते हैं। इस कर्म में भी थोड़ी या बहुत आरम्भी हिसा लाचार होकर करनी पड़ती है वह सब आरम्भी हिंसा है। जो आदमी इन छ प्रकार के काम करने वालों की सहायता करते हैं व सेवा का काम करते हैं। सेवा से भी पैसा कमाया जाता है। सेवकों को भी उन आरम्भी हिंसा में अपने को लगाना पड़ता है। काम पुरुषार्थ में —गृहस्थियों को भोजनपान आराम व न्यायपूर्वक विषय सेवन करना पड़ता है। योग्य संतान को जन्म देना पड़ता है। उसे न्त्री व पुरुषरत्न बनाकर उत्तम जीवन बिताने योग्य करना पड़ता है। इन कार्यों के लिए भी कुछ आरम्भी हिंसा करनी पड़ती है।

धनसम्पत्ति वे भोगोपभोग की रक्षा करना भी जहरी है।
दुष्टों से व लुटेरों से व रात्रुक्रों से धन माल राज्य की रक्षा करने
मे पहले तो ऐसे श्रिहिंसामय उपाय काम में लेने चाहिये जिससे
श्रपनी रक्षा हो जावे व दूसरे का घात न करना पड़े। यदि के ई
उपाय श्रिहेंसामय न चल सके तो गृहस्थ को राख का उपयोग
करके रक्षा करनी पड़ती है, उसमें भी हिंसा होती है परन्तु प्रयोजन
श्रपनी २ सम्पत्ति की रक्षा है, उसकी हिंसा करनी नहीं हैं। जब
यह विरोध को बंद कर दे तो यह तुर्त प्रीति कर ले। इस तरह
श्रारम्भी हिंसा के तीन भेट हो जाने हैं।

#### विरोधी हिंस ---

यह विरोधी हिंसा अपने धर्म पर या अपने कुटुम्ब पर कोई शत्रु अन्याय पूर्वक या अत्याचार पूर्वक आकर् लुटमार करके प्रजा पर अत्याचार करता है, तब राजा उस समय साम दाम के द्वारा उन को रोकने की चेष्टा करता है। कटाचित यदि पापी शत्रु नहीं माने ता राजा अपनी प्रजा के ऊपर वा वर्म के ऊपर आयी हुई आपिन को दूर करने के लिए शस्त्र द्वारा प्रतिकार करने के लिए युद्ध करता है। राजा सकल्पी हिंसा कभी भी नहीं करता है। नि स्वार्थ बुद्धि से अपनी प्रजा की पुत्र बत्मल पूर्वक रचा करता है। जैसे राजा को राजकुमार के प्रति लाड प्यार रहता है और अपने राज महल में राजकुमार स्वतन्त्रता पूर्वक खाया पीया करता है। राजा को कभा उस पर क्रोध नहीं आता है, प्रेम करता है आर हमेशा पुत्र के बलशाली बनाने की चेष्टा करता है, लेकिन राजा डाट इत्यादि के द्वारा उसे हमेशा भय दिखलाता रहता है। उसी प्रकार प्रजा के प्रति भी राजा श्रपने पत्रवत् प्रजा पालन तथा प्रजा उन्मन या पाप माग में विचरने न देकर उन्हें भा ताड़न द्रुख इत्यादि शिचा के के द्वारा उत्मार्ग से बचाकर उम प्रजा है। न्यायमार्ग पर लगान की इमेशा चंष्टा करता है, धर्म बृद्धि के प्रति प्रजा को नीति मार्ग की शिक्षण देता है और धर्म कोक राता है। प्रजा की योग्य शस्त्र और धर्म शान्त्र, नीति शान्त्र अनेक कलाओं की सिखाने में राजा दत्त चित्त रहता है और प्रजा को बलशाली तथा शरवीर बनाने की चेच्टा करता है।

धार राजा ही धर्म अष्ट,नोति अष्ट, आचार अष्ट, दुराचार इत्यादि या पाप की वृद्धि करने वाला होगा तब प्रजा भा उन्हीं का अनुकरण करती है।

### राजा के पांच यंत्र होते हैं-

दुष्टस्य रखः सुजनस्य पूजा न्यायंन केशिस्य च सम्प्रवृद्धि । श्रयचापातोऽर्थिषु राष्ट्ररचा पन्चैय यज्ञा कथिता नृपाणाम् ॥ दुष्टों को दृष्ड हेना, सज्जनों की पृजा सत्कार श्रौर रचा करना, न्यायपूर्वक धनोपाजेन करना नथा निष्पचपात भाय से धन और राष्ट्र की रचा करना ये पाच प्रकार के येंत्र राजा के लिये कहे गये हैं।

### रात्रा इमेशा वर्गात्मा व सदाचारी होना चाहिये-

वर्म शील. सटा न्यायी पात्र त्यागी गुणादरः । प्रजानुराग सपन्नश्चिर नटित राह जिती॥

राजा धमे शील, सदाचारी, न्यायी, मत्पात्र मे अनुरागी अर्थात् दाता,त्यागी तथा सञ्जनो मे विनस्रता, व्यवहार गुग्धिही प्रजा वत्सलता इत्यादि भावनाओं से प्रजा तथा राज्य चिरकाल तक आनन्दपूर्वक अर्थात सुख पूर्वक चलता रहता है।

इस मर्याता की रक्षा करने के लिए राजा को युद्ध करना पड़ता है। अगर राजा अपने धर्म की, प्रजा की, राष्ट्र की, न्याय की रक्षा के लिए शत्र का विरोध करने के लिए युद्ध नहीं करेगा तो राज्य और राष्ट्र नष्ट होगा और धर्मकी अवनित होगी पापा-चार फैल जायगा और राज्य शासन नष्ट होगा। इसलिए राजा को विरोधी हिंसा में पाप का बंध कम होता है।

## मर्यादा रचा के लिए युद्ध की आवश्यकता पहती थी-

भारत की बीर चत्राणियाँ प्राचीन काल मे अपनी सन्तान की इसी प्रकार धर्म युद्ध के लिए प्रेरित किया करती थी। मार्क डेय पुरास की कथा—

माता विदुला ने अपने पुत्र संजय को कुन्ती हैवी के पांडवों का इसी प्रकार उनके जात्रोचिन कर्तन्य का पालन करने के लिए प्रराणा की थी। तभी ऐसे वीर पुरुष के निर्माण तथा धर्म की राजा होती थी। इसलिए भारत की शोभा अर्थात इंडजत थी। जब वीर रमणीय का अभाय तथा धर्म युद्ध का पुत्रों के प्रति उप-देश तथा आदेश देना ही बन्द हुआ और वीर महिला का भी अभाव और वीर ब लक और बालिकाओं का भी अभाय हुआ तब भारत गारत हो गया।

जब से धार्मिक परिणटी भारत में उठ गई है तब से दुष्ट पाणी अधर्मीयों के द्वारा किए जाने वाले पाप अपने तथा अपनी संतानों पर किये गये अत्याचारों का बदला लेने की शक्ति नहीं रही। एक सीता सती की शील रचा करने के लिये अर्थात् राज्ञस रूपी रावण के चंगुल से छुड़ाने के लिये मर्यादा पुरूषोत्तम लचमण ने सम्पूर्ण राक्षस कुल संहार कर डाला तथा एक द्रापदी के अपमान का बदला लेने के लिए पांडवों ने कौरव वश का उच्छेद कर दिया। परन्तु आज हमारी आंखों के सामने न जाने कितनी अवलाओं पर दुष्टों द्वारा अत्याचार एवं बलात्कार किये जाते है, न जाने हमारो कितनो माता बहिने आज विधर्मियों के चगुल में पडी हुई अपने भाग्य को कोस रही है न जाने कितने घुद्ध एवं बालकोंको निर्देयता पूर्वक काटे जाने की बाउं हम सुनते हैं। परन्तु हमारे कानो पर जुंभी नहीं रेगती, इमारे खून सें जरा भी गरमाहट नहीं जाती। मानो कुछ हुन्धा ही नहीं।

श्राजकल के राज्य से प्रजा निराश्रित है। क्योंकि कहा भी है कि.—

गाज्यं निःमचिवं गतप्रहरणं मैन्यंबिनेत्रं मुखम्। वर्षा निर्जलदा घनी च कृषस्वो भोज्यं यश्राऽऽज्य बिना॥ दःशीला गृहसि सुद्दुन्निकृतिमान् राजा प्रामोजिसतः। शिष्यो मक्तिबिवर्जितो निद्द् विना धर्म नरः शस्यते॥

मत्री रहित राज्य, न प्रहार करने वाली मेना, नेत्रों के विना मुख. बादल रहित वर्षाकाल, धनवान कंजूस, भोजन घी के बिना बुरे शील वाली गृहिसी, अपमान करने वाला मित्र, प्रताप रहित राजा, भक्ति रहित शिष्य, धर्म रहित शिष्य, धर्म रहित मनुष्य, ये शोभा नहीं पाते हैं।

#### राजा का लच्च :--

यस्तेस्वी यशस्वी शरखगतजनत्राखकमें प्रवीखः। शस्ता शश्वत् खलानां चतिरपुनिवहं पाळकरच प्रजानाम्।। दाता मोक्ता विवेकी नयपथपथिकः सुविवेद्धः कृतञ्ज। प्राज्यं राजा स राज्यं प्रथयति पृथिवी मण्डले खिण्डताञ्चः।। जो तेजस्वी हो, यशस्वी हो, शरणागतजनों की रक्षा करने में प्रवीण हो, शत्र्श्चों का दमन करने वाला हो, प्रचा का पालक हो, टान देने नाला हो, बोग भोगने वाला हो, झान वाला हो, नीति मार्ग पर बलने वाला हो, हद प्रतिक्वा बाला हो, किये हुए की कदर करने वाला हो, यह राजा अलाखित आझा वाला होकर इस मुख्ती महदल पर अपने बड़े राज्य को विख्यात करता है।

## प्रजा के प्रति राज का कर्तव्य कर्म-

जिस प्रकार ग्वाला श्रालस्य रहित होकर वडे प्रयत्न से श्रपनी गायों की रंका करता है उसी प्रकार राजा को बड़ प्रयत्न से प्रजा की रक्ता करनी चाहिये। अर्थात यटि अपनी गायो के समृह मं में के ई गाय श्रपराध करती है तो वह ग्वाला उसका श्रंग छेदन कठोर द्राड नहीं देता हुन्ना अनुरूप द्राड में नियन्त्रण कर जिस प्रकार उसकी रक्षा करता है उसी प्रकार राजा को भी अपनी प्रजा की रचा करनी चाहिये। यह निश्चय है कि कठोर दरड देने वाला राजा अपनी प्रजा को अधिक उद्दिबन्न कर देता है इसलिए प्रजा ऐसे राजा को छोड़ देती है। मंत्री आदि ऐसे राजा से विरक्त हो जाते हैं। जिस प्रकार म्वाला अपनी गार्थों के समृह में से मुख्य पशुक्रों के समृह की रना करता हुआ पुष्ट अर्थात् सम्पतिशाली होता है क्योंकि गाय की रचा करके ही यह मन्द्रय विशाल गी धन का स्वामी हो सकता है। उसी प्रकार राजा भी अपने मनुष्य वर्ग की मुख्य रूप रक्षा करता हुआ श्रपने और दूसरे राज्य में पुष्टि को प्राप्त होता है। जो श्रेष्ठ राजा अपने २ मुख्य बल से पुष्ट होता है वह इस समुद्रात पृथ्वी के बिना किसी यरन के जीत लेता है। यदि कनाचित प्रभाद से किसी गाय का पैर दृट जाय तो

ग्वासा बाँधना ऋषि उपाय से इस पैर को जोड़ता है, गाय को बाँध कर रसता है। बँधी हुई गाय के लिए घास डेता है और उसके पैर की मजबूत करने के लिए प्रयता करता है। इसी प्रकार उन पशुओं पर अन्य उपद्रव आने पर भी वह शीघ ही उनका प्रतिकार करता है। जिस प्रकार अपने आशित गायों की रचा करने के लिए भ्वाला प्रयन्न करता है उसी प्रकार राजा को भी चाहिये कि वह अपनी सेना में घायल हुए योद्धा को उत्तम वैद्य से श्रीवधि रूप सम्पदा दिला कर उसकी विपत्तिका प्रतिकार करे अर्थात् उसकी रहा करे। वह वीर जब श्रव्छा ही जावे तो राजा को उसकी उसम श्राजीविका कर हेने का विचार करना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से अत्यवस को मदा श्रानन्द प्राप्त होता रहता है। कराचित् किसी गाय को के ई कीडा काट लेता है तो जिस प्रकार ग्वालिया योग्य औषधि देकर उसका प्रतिकार करता है उसो प्रकार राजा को भो चाहिये कि वह अपने मेवक की दरिंद्र अथवा खेदिलन्न जानकर उसके चित्त की सतुष्ट करे । क्योंकि जिस सेवक को उचित आजीविका प्राप्त नहीं है वह अपने स्वामी के इस प्रकार के अपमान से विरक्त हो जायगा इसलिए राजा को चाहिये कि वह कभी अपने सेवक को विरक्त न करे। सेवक की उरिव्रता को घाव के स्थान में कीडे उत्पन्न होने के समान जानकर राजा को शीघ ही उसका प्रतिकार करना चाहिये। सेमकों को अपने स्थामी से उचित सन्मान पाकर जैसा संतोष होता है वैसा संतोष बहुत धन देने पर भी नहीं होता है। जिस प्रकार म्बाखा अपने पशुक्रों के मुल्ड में किसी यहे बैल की शक्तिक भार भारता करने में समय जान

कर उसके शरीर की पुष्टि के लिए तस्य कर्म आहि करता है अर्थात उसकी नाक में तेल डालता है और उसे खली आहि खिलाता है उसी प्रकार चतुर राजा की भी चाहिये कि वह श्रपनी मेना में किसी योद्धा की श्रात्यन्त उत्तम जानकर उसे श्रान्छी श्राजीविका देकर सम्मानित करे। जो राजा श्रपना पराक्रम प्रकट करने वाले वीर पुरुष की उसके योग्य सत्कारीं से संतुष्ट रखता है उसके भूत्य उस पर सना अनुरक्त रहते हैं और कभी भी उसका साथ नहीं छोड़ते हैं। जिस प्रकार ग्वाला श्रपने पशुश्रों के समृह को काटे श्रीर पत्थरों से रहित तथा शीत श्रीर गरमी आदि की बाधा से शून्य बन में चराता हुआ बड़े प्रयत्न से उनका पोषण करता है उसी प्रकार राजा को भी अपने सेवक लोगों को किसी उपद्रवहीन स्थान में रखकर उनको रचा करनी चाहिये। यदि वह ऐसा नहीं करेगा तो अन्य राजा लेग उसके मेवको को धीडा टेने लगंगे। राजा को चाहिये कि वह ऐसे चोर डाक श्रादि की श्राजीविका नब्द कर दे क्योंकि काटा को दूर करने से ही प्रजा का कल्याण है। सकता है। जिस प्रकार ग्वाला हाल के उत्पन्न हुए बच्चे को एक दिन माता के साथ रखता है दूसरे दिन दयाबुद्धिसे मुक्त हो उसके पैर से धीरे से रश्सी बांध कर खूंटी से बाँधता है, उसकी जरायु तथा नाभि के नाल की बड़े यत्न से दूर करता है, कीड़े उत्पन्न होने की शंका होने पर उसका प्रतिकार करता है, श्रीर दृध पिलाना श्रादि उपायों से उस प्रतिविन बढ़ाता है। उसी प्रकार राजा को भी चाहिये कि वह आजीविका के अर्थ अपनी सेवा करने के लिए आये हुए सेवक को उसके योग्य आहर सन्मान से स्वीकृत करे और जिन्हें स्वी-

कृत कर लिया है तथा जो अपने लिए क्लेश सहन करते हैं ऐसे मेवकों की प्रशस्त आजीविका आदि का विचार कर उनके साथ योग और ज्ञंम का प्रयोग करना चाहिये ऋर्यात् जो वस्तु पास नहीं है वह उन्हें देनो चाहिये और जो उनके पास है उसकी रक्षा करनी चाहिये। जिस प्रकार शकुन आदि के निश्चय करने में तत्पर रहने बाला ग्वाला जब पशुत्रों को खरीदता है इसी प्रकार राजा को भी परीक्षा किये हुए उच्चकुलीन पुत्रों को खरी-दना चाहिये। आजीविका के मूल्य से खरीदे हुए उन सेवकीं को समयातुमार योग्य कार्य मे लगा देना चाहिये क्योंकि वह कार्यरूपी फल सेवकों के द्वारा ही सिद्ध किया जा सकता है। जिस प्रकार पश्चमों के खरीदने में भी किसी को जामिनदार बनाया जाता है उसी प्रकार सेवको का समह करने में भी किसी बलवान पुरुष को जामिनदार बनाना चाहिये। जिस प्रकार ग्वाला रात्रि के प्रहरमात्र शेष रतने पर उठकर जहाँ बहुत सी घास और पानो होता है ऐसे किसी योग्य स्थान में गायों को बड़े प्रयत्न से चराता है तथा बड़े सबेरे ही वापिस लाकर बखड़े के पीने से बाकी बचे हुए दूध को मक्खन आदि प्राप्त करने की इच्छा से दुह लेता है। उसी प्रकार राजा को भी आलस्य रहित होकर अपने आधीन प्रामों में बीज देना आदि साधनों द्वारा किसानों से खेती करानी चाहिये। राजा को चाहिये कि वह अपने समन्त देश में किसानों द्वारा भली भांति खेती करावे और धान्य का मंग्रह करने के लिए उनसे न्यायपूर्ण उचित अंश लेवे। ऐसा होने मे उसके भँडार आदि में बहुत सी सम्पत्ति इकड्डी हो जावेगी श्रीर उसमे उसका बल बढ़ जायेगा तथा संतुष्ट करने वाले

उन श्रनाजो से उसका देश भी पुष्ट श्रथवा समृद्धिशाली हो जावेगा। अपने आश्रित स्थानी मे प्रजा की दु.ल देने बाले श्रवारम्लेच्छ फिर उपटव नहीं करेंगे। यदि राजाश्रो से उन्हें सम्मान प्राप्त नहीं होगा तो वे प्रतिदिन कुछ न कुछ उपद्रव करते ही रहेगे। जो कितने ही श्रवरम्लेच्छ अपने ही देश में संचार करते हों उनसे भी राजा की सामान्य किसानी की तरह कर अवश्य खेना चाहिये। जो वेद पढकर अपनी आजीविका करते हैं और अधर्म करने वाले अबरो के पाठ से लोगो को ठगा करते हैं उन्हें खक्तरम्लेच्छ कहते हैं। क्योंकि वे अज्ञान के बल से श्रचरों द्वारा उत्पन्न हुए श्रहकार को धारण करते है इसलिए पाप सत्रों से आजीविका करने वाले वे अज्ञरम्लेच्छ कहलाते हैं। हिंसा श्रीर मास खाने मे प्रेम करना, बल पूर्वक दूसरे का धन हरख करना श्रीर धूर्तता करना (स्वच्छाचार करना) यही मलच्छो का श्राचार माना गया है। क्योंकि यह सब श्राचरण इनमें है श्रंहर जातिके श्रभिमान से ये नीच, द्विज, हिसा श्रादिको प्ररुपित करन वाले वेद शास्त्र के अर्थ को बहुत कुछ मानते हैं इसलिए इन्हें सामान्य प्रजा के समान ही मानना चाहिये श्रथवा उससे भी कुछ निकृष्ट मानना चाहिये। इन सब कारणा से इनकी कुछ भी मान्यता नहीं रह जाती है।जो दिज ऋरहन्त भगवान के मक्त है वही मान्य मिने जाते हैं। हम ही लोगों को ससार सागर से तारने वाले दें, हम ही देव माहाए। है और हम ही सोक सन्मत है अर्थात् सभी लोक इम ही को मानते हैं इसलिए इम राजा की धान्य का उचित श्रंश नहीं देते इस प्रकार यदि क्रिज कहे ती उनसे पूछना चाहिये कि आप लोगों मे अन्य वर्णवालों से विशे-

पता क्यों है ? कवावित यह कही कि हम जातिकी अपेका विशिष्ट हैं तो आपका यह कहा जिक् नहीं है क्योंकि जाति अपेका विशिष्टता अनुभव में महीं आती हैं, कदावित यह कही कि करने वाले हो, जो मतों को धारण करने वाले जैन माझण हैं वे ही गुणों से अधिक हैं। आप लोग मतरहित, नमस्कार करने के अयोग्य द्याहीन, पशुक्रों का चात करने वाले और म्लेक्छों के आयरण करने में तत्वर हो इस्तिए आप लोग धर्मात्मा दिज नहीं हो सकते। इन सब कारणों से राजाओं को चाहिये कि वे इन हि जों को म्लेक्छों के समान समसे और उनसे सामान्य प्रजा को तरह ही धान्य को योग्य अंश महण करे। अथवा इस विषय में अधिक कहने से क्या लाभ है ? जैन धर्म को धारण करने वाले उत्तम दिजों को झोड़कर प्रजा के समान आजीविका करने वाले अन्य दिज राजाओं के पृत्य नहीं है!

## इंदोग्य उपनिषय में भी कहा है-

अन्तेम्य उपनिषद में महाराज अरवपति की कथा आती है।
उनके पास एक बार अरुण के पुत्र उद्दालक के भेजे हुए कुछ मुनि
वैश्वाभर (आत्म विद्या) भीत्मने के लिए आगे। उनका राजा ने
बदा सकार किया और उन्हें धन की इच्छा से आया हुआ
जानकर यहुत सा धन देना बाहा। मुनियों ने, जो कि दूसरे
ही प्रयोजन से आगे थे, धन केने से इन्कार किया। इस
पर राजा वे सोवा कि मेरे धन को निषद सममकर ये लीम
स्वीकार नहीं कर रहे हैं अतः अपने धन की पवित्रता को सिद्ध करने के लिए कहने लगा है मुनियो! मेरे राध्य में कोई चोर इसरें का धन हरण करने वाला नहीं है, म कोई कर्य सम्बक्ति इस तान न करने वाला है, न कोई स्थापन करने बाला है न कोई स्थापन करने बाला है न काहितारिन है, न पाधिहान है, न बोई सहसे वरकी गमन करने वाला है, न अर्थ राज्य में कोई कुलटा क्यी हो सकती है। हे सारल के कार्य सज्जनों ने खाप लोग इस उपवेश के द्वाधा थोड़ा विवास करों कि हम राजमोति का कर्यन करते चा रहे हैं, धन्य है उनकी क्यी, धन्य है उनके खानहां के क्षत समरा मांच से ही हसारा हट्य गह्मर हो करके पुनित हो जाता है क्या काल कोई राजा इस प्रकार नामा कर सकता है। बहा भी है कि—

न में स्तेनो जनपर म कटचौँ न मदाम । नामाहिलाम्निनीबिद्धान्त स्वैरी म्वेरियी कुत ।।

सब लीग अपने अपने वर्ण और जासम के अनुकृत धर्म में नत्पर हुए वेदमार्ग पर बलने थे और मुख पाते थे। उन्हें म किसी वात का भय था न रोग ही सताता था। इसी लिये धार्मिक राज्य में वैहिक, दैविक और भीतिकता किसी की नहीं ध्यापते थे। सब मनुष्य परस्थर प्रेम रखते और धर्म शासन में बतलाई नीति के अनुसार अपने धर्म में लगे रहकर उसका आक्राल्ए करते के। धर्म अपने चारो (सत्य, सीच, उचा और शम) से जगत में परि पूर्ण हो खा। सब्दम में पाप का नाम नहीं था। पुरुष और नशी स्कृति कारी थे। खोटो अवस्था में मृत्यु नहीं होनी थी, न किसी को कोई पीड़ा होती थी। सभी के शरीर सुमक्ष और निर्माण थे। न कोई दूर्ण था, न कोई दीन था, न कोई मूर्ष था, न शुभ लक्की से हीन था, न कोई सुर्स था, न शुभ लक्की से हीन था, न कोई सुर्स

परायस, श्रीर प्रस्तातम से सभी प्रस्त श्रीर स्त्री बहुद मार गुरा-चान थे, सभी गुर्गों का झाहर करने वाले पंडित और सभी पुरुष हान्नी से. दूसने के जिए हुए उपकार की मानने वाले थे, सभी कृतक के भी ग्रम्बन्द्र, क्रम्बनाथ भगवान, राजा लार केल, क्रमादि सहान २ पुरुष जब राज्य करने से तय उसी समय जगत में काल, कर्म और स्वभाव कर्म से उत्पन्न हुए दु.स् किमी को भी नहीं होने थे।

#### परोपकार--

सभी नरनारी इदार, सभी परोपकार छौर सभी सज्जनों के या अतिथियों के चरणों के सेवक थे। सभी पुरुष एक पत्नी अति थ । इसी प्रकार स्त्रियां भी मन, वचन, काय से पति का हित चाहने वाली थी इनके शौल के प्रताप से ही या इनके पुरुष प्रताप से जंगलों में वृक्ष मदा फूलते और फलते थे, हाथीं सिंह ये सब परस्पर अपने बैर भाव कोक देने थे कीर एक साथ रहते थे। गासक, मन्द्र सुद्धन्ति प्रवन कीने २ में चलती थी। लताई और बुच मागले से मीडेर फल टपका देते थे, गाम मनो दुभ देती थी कुरवी सङ्घ धाम्य से भरी रहती थी, समुद्र अमनी लहरों के द्वारा किमार्थी पर रक्ष बाल हेते थे. जिन्हें मन्द्र उठा लिखा करते थे। मुर्व भी उतना ही तपना था जितना चावश्यक होता था। मेख महराने सं जित्रका ही चाहा उतना ही जल देते थे दे सभी राजनीति चीर धर्माका राजाकों के प्रदाप थे। इसी प्रकार नीचे नीयमीयाचेमेक सामक शंध में क्या बाती है कि राजा किसने वंद कारी के अनुनी मुना उनके कर्म वासी कितने सवाचारी थे। हे श्रार्य बन्धन्त्रों । अगर इसकी कथा मुनोगे तो तुम्हारी बुद्धि ठिकाने पर का जायेगी, तुम्हारी कात्मा का सुबंद हो जायेगा। जब इसकी कथा संदोप कहते हैं। जिसमें सुघन्यवा के पिता राजा हंसध्वज के सम्बन्ध में उल्लेख मिलता है कि उनके राज्य में पुरुष एक पत्नी वती थे, तथा देश के सभी नर नारी धर्म परायण थे। राज्य में नौकरी के लिए बाहर से कोई बादमी कार्ता था तब राज। सबसे पहले कह हेता था कि—

एक पत्नीव्रत तात यिं ते विश्वते नघ । ततस्त्वां धारियध्यामि मत्यमेतद् विश्वीमिने ॥ न शौर्य न कुलीनत्वं न च कापि पराक्रमः । स्वदारसिक वीरं विष्णुभक्ति समन्वितम् ॥ वासयामि गृहे राष्ट्रे तथान्येऽपि हि सैनिकाः । श्रनगवेग स्वान्ते ये धारयन्ति महाश्रला ॥

हे निष्पाप! यदि तुम एक पत्नी ब्रत का पालन वाले हो। तो मैं तुन्हे अपने यहाँ एक सकता हूँ। माई! मैं मत्य कहता हूं कि निकम्मी शूरता, कुलीनता. और पराक्रम में नहीं बाहता। जो वीर केवल अपनी एक ही पत्नी में ग्रेंम करने वाला है और भगवान की भक्ति से सम्पन्न होगा मैं उसकी अपने घर में ग्रंथवा राष्ट्र में स्थान दे सकता हूँ। तथा दूमरे भी जे। सैनिक कामदेव के प्रवल वेग को घारण कर सकते है, वे ही वास्तव में महावली सैनिक हैं। (अत उन्हें ही मैं आअय दे सकता हूँ) राजा की सेना में सभी योद्धा, मगवत भक्त, रखवीर, होनों पर द्या करके उन्हें दान देने वाले एक पत्नी ब्रती, मन्याम्य और प्रिय वोलने वाले थे—

मर्वे से वैष्ण्व वीराः सदा धानपरायकाः।
एक परनीव्रतयुताः समतास्ते प्रियंवकाः॥

राजा स्वयं पक्के एक पत्नी ब्रती थे इसी से वह अपनी प्रजा में भी इस नियम का प्रातन करा सके।

श्री रामचन्द्र का एक पत्नी व्रत तो प्रसिद्ध ही है। श्रारव मेष् सह में स्त्री का होना आवश्यक है। परन्तु वहाँ भी उन्होंने भगवती सीता की स्वर्णमई प्रतिमा को पास बिठाकर ही काम निकाला। किन्तु दूसरा विवाह नहीं किया। हस प्रकार अपने असरक, एक पत्नी व्रत का परिचय दिया।

जिस प्रकार मन्तान के सुधरने और बिगड़ने की सारी जिस्से-दारी माता पिता के ऊपर होती है, इसी प्रकार प्रजा की भलाई बुराई का मारा भार राजा के ऊपर होता है। कहा भी है कि :—

> राजा राचस रूपेण व्याघरूपेन मंत्रिणः। लोकारिचत्ररूपेण यः पताति स जीवति॥

जहाँ पर राजा राक्स रूप से है, मंत्री व्याघ्र रूप से हैं श्रीर प्रजा के लोग चित रूप से है, वहां से जो भाग जाता है वही जीवित रहता है। यदि राजा धर्मात्मा सदाचारी एवं स्थाया-शील होता है तो प्रजा में भी ये सारे गुण कमशः उतर खाते हैं। इसके श्रातिरिक्त बदि राजा दुराचारी, श्रम्यायी, एवं प्रजापीड़क होता है, तो प्रजा में भी उच्छृत्वंतता, अनाचार, पापाचार एवं प्रतिहिंसा भैत जाती है, इस प्रकार राजा और प्रजा होनों ही श्रश्नोगित को शाम होते हैं।

जिम प्रकार पिताः की साथवा गुरु की कथने आचरण के मन्बन्ध में सदा सतर्फ छना चाहिये उसे कोई ऐसी चेष्टा नहीं करनी चाहिये जिसका प्रभाव उसकी सन्तान पर श्रथवा शिष्यों पर अच्छा न पडे. जिसके कारण उसकी सलान अथवा शिष्यों के बिगडने का डर हो उसी प्रकार राजा के लिए भी यह श्रावश्यक है कि वह प्रजा को धर्म मार्ग पर चलाने के लिए स्वयं तत्करता के साथ त्याग पूर्वक धर्म का आवरण करे। साधारण व्यक्तियों की अपेक्षा नेताओं, धर्म गुरु, अध्यापकों और राजाओं की जिन्मेवारी कहीं अधिक होती है। साधारण व्यक्ति तो केवल अपने तथा अपनी सन्तान के ही आचरण के लिए उत्तरहायिक होते हैं किन्त नेवा, मुत्त, ऋध्यापक कार राजा कारश. श्रापने चानुयाची, शिष्यों लथा प्रजाननों के काचरण के लिए भी उनरहायिक होते हैं। शिष्य विगद्ता है उसके तिए लोग गुरु अध्यापक को ही दोष देवे हैं। अनुयायियों का डोप उनके नेता पर मढा जाता है आँर प्रजा के अधर्मवरण के लिए लोग राजा को ही दोषी उहराते है। इस लिए राजाओं को विशेष चरित्रयान एवं धर्मात्मा होना चाहिये. जिस से प्रजानन भी चरित्रवान एवं धर्मात्वा दन सदे।

## राजा के प्रति सम्बोधन माक माठ---

वर्तमानारप्राचीनाधर्माः केलोक संभिताः । शास्त्रेषु के समुद्दिष्ठा विक्रव्यते च के धुना ॥ लोक रमस्त्रेविरुवाः के पंडितस्तान्विवित्य च । नुपंसवीधयेत्तीश्चपत्त्रेतः सम्ब प्रति ॥१७६॥ वर्तमान चौर प्राचीन धर्म में क्या है। लोक के, संजित धर्म कीन हैं, शास्त्र के उद्देश्य क्या हैं, मर्जीमान में उनके विरुद्ध क्यां धर्म हैं, चौर लोक और शासा दोनों से विरुद्ध क्या हैं। इस सब बातों को संदित विन्तार करके इस लोक तथा कालोक के मुख के निसित्त राजा को समग्राने अहिन्छ।

A Pundit should point out to the king the rit uals conducive to happiness in both the worlds, commentent with the present age and also those with the past, which of them are enjoined by the Shaatras and which are opposed to them, as well as the obligations which multate against both the prevailing outtom and the Shaatras.

मार्चन्तरहारांगि परद्रव्याणि लोज्डवत् । त्रात्मवत्सर्वे भूतांनि च पर्वति स पंडित ॥१७६॥

जो पर स्त्रियों की माता के समान, पराये द्रव्य की मिट्टी के देले के समान, और सब जीवों की आत्मवत् देखता है वही पंडित है ॥१७६॥

He who looks upon another's wife as if she were his mother, another's money as he would do a clod of earth and, on all organizes, as upon bimself, is a Pundit.

परयसर्वेसकार्यमाः काम संकलवर्षिताः। कामान्मिक्का कर्ति समाह पंकितं सुधाः सर्घणाः क्कानी पुरुष उसी को पंडित कहते हैं कि जिसके सभी समा-रंभ अर्थात उद्योग, फल की इच्छा से रहित होते हैं और जिसके कर्म क्कानाग्नि से भस्म हो जाते हैं।

The wise call that man a Pundit whose all undertakings are free from desire and who has consumed all the actions in the fire of knowledge.

A Pundit is therefore the man who, besides his learning, is endowed with above qualities. "Intellectual culture" says Smiles in his Character, has no necessary relation to purity and excellence of character. In the New Testament appeals are constantly made to the heart of man and to the spirit' we are of, whilst allusions to the intellect are of very rare occurrence." A handful of good life, says Ceorge Herbert, is worth a bushel of learning.

Not that learning is to be despised, but that it must be allied to goodness. Intellectual capacity is sometimes found associated with the meanest moral character—with abject servility to those in high places, and arrogance to those of low estate. A man may be accomplished in

art, literature and science, and yet, inhonesty, virtue, truthfulness, and the spirit of duty be entitled to take rank after many of poor and illiterate peasant ... when some one, in Sir walter Scott's hearing, made a remark as to the value of literary talents and accomplishments, as if they were above all things to be esteemed and honoured, he obterved, ! God help us ! what a poor world this would be if that were the true doctrine! I have read books enough and observed and conversed with enough of eminent and splendidly cultured minds too, in my time, but I assure you I have heard higher sentiments from the hps of poor uneducated men and women, when exerting the spirit of severe yet gentle heroism under difficulties and afflictions, or speaking their simple thoughts as circumstances in the lot of friends and neighbours, then I ever met with out of the Bible We shall never learn to feel and respect our real calling and destiny unless we have thought ourselves to consider everything as moonshine compared with the education of the heart"

> कच्चितुर्गाणिसर्वाणि धनधान्यायुषीदकैः। यत्रैश्च परिपृर्णानि तथा शिन्पिधर्यु धरैः॥३६॥

क्या तुम्हारे किले, धन, धान्य, श्रायुध, जल श्रीर यन्त्रो से शिल्प विद्या के जानने वाल धनुर्धारियों ने भरपूर रक्खे हैं या नहीं ?

Are all your fortresses kept well furnished with riches, grain, arms, water and implements by warriors versed in the mechanical arts?

एको प्यामान्योमेधावी शूरोटातोविचन्नस्। राजान राजपुत्रवा प्रापयेन्महती श्रियम् ॥३७॥

एक ही बुद्धिमान, शुर्वीर, जितेन्द्रिय, चतुर मंत्री राजा तथा राजपुत्रों को बहुत लहमी प्राप्त कराता है क्या तुम्हारे यहाँ ऐसा त्री है या नहीं ?

A single minister alone who is wise, brave, self-controlled, skilful, causes great riches to full into the hands of king or the princes Have you got such a minister?

कन्चिरप्टादशान्त्रेषु स्वपक्तेरशपच च । त्रिभिस्त्रिभिरविज्ञातैर्वित्सर्घानिचारकै ॥३८॥

श्रप्टादशानतीर्थानि, Vilkantha, the annotator, says

तीर्थानि मत्रि प्रसृतीन्यष्टादश यान्यवगाह्य राजा कृतकृत्यो-भवति। तानिचोक्तानि नीतिशास्त्रे, Eighteen officials beginning with the minister or whom a king should well sound in order to triumph over his enemy. They are eighteen on the enemies' side and fifteen on one's own, and are as follows -

मत्री पुरे।हितरचैव युवराजरचमूपति ।
पंचमी द्वारपालरचपरठीं तर्तेशिकस्तथा ॥ १६१॥
कारागाराधितारी च द्रव्यसंचयकृत्तथा ।
कृत्याकृत्येषु चार्थाना नवमो विनियोजकः ॥१८२॥
प्रदेष्टा नगराध्यत्ता कार्यनिर्माणकृत्तथा ।
धर्माध्यक्षः समाध्यत्तो दरहपालिखपंचमः ॥१८३॥
पांडशो दुर्गपालश्च तथा राष्ट्रातपालकः ।
श्रद्धा पालकातानि तीर्थान्यष्टादशेवतु ॥१८४॥
चारान्विचारयेत्तीथेष्वात्मनश्चपरस्य च ।
पालडादीनविज्ञातानन्योन्यमितरेष्वपि ।
मत्रिण युवराज च हित्वा स्वेषु पुरोहितम् ॥१८४॥

परेपामच्टादशसु स्वस्य मंत्रिपुरोहित युवराजवर्ज पचदशसु च तीर्थेषु चारानन्यैः परस्परं चाविज्ञातास्त्रीस्त्रीन्त्रयुच्य तत्रस्या वार्ता सर्व चार मंवादे तत्थ्या जीनायात् झान्वाच स्वप्रजानामनुरजनेन परप्रजाना दु स्वितानामभयदानादिना आकर्षणेन च स्वराष्ट्र वर्षयेदित्युक्तं भवति।

१ मत्री, २ पुरोहित, ३ युवराज, ४ सेनापित, ४ द्वारपाल, ६ महल के श्रन्दर जाने वाला ७ जेल दरोगा द तहसीलदार या खजाची, ६ करने तथा न करने योग्य कामों का विचार करने वाला श्रयीत कानृनगोय, १० ज्योतिषी, ११ नगराध्यक, १२ इमारतों का बनवाने बाला श्रोधरमियर, १३ धर्माध्यक, १४ सभाध्यत्त, १४ दरहपाल, १६ दुर्गपाल, १७ मरहद का रक्षक, १८ जंगल का श्रफसर।

क्या तुम शत्रु के इन श्राठारहों को श्रापने इनमें से तीन श्राथीत् १-मन्नी, २-पुरोहित श्रीर ३-युवराज को छोड़कर, पन्द्रही मुलाजिमों के भेद को तीन २ जासूसियों द्वारा जिनकों कि के ई न जानता हा श्रीर वे वापस में भी एक दूसरे के। न जानते हो जान लेते हो न १ श्रीर जान कर श्रपना प्रजा के सुख को बढ़ाते हुये श्रीर शत्रु की प्रजा के दुख का उनको श्रमय दान देकर निवारण करते हुये तथा उनको मिलाते हुए श्रपनं राज्य का बृद्धि करते हो न १

1 The minister, 2 The family priest; 3 The Heir apparent, 4 The general or the Commander in-chief, 5 The gate keeper, 6 The servant privileged to enter the inner apartments; 7 The pallor, 8 The revenue collector or the treasurer. 9 The legal adviser, 10. The astrologer, 11 The mayor of the city, 12 The building overseer, 13 The judger, 14. The master of ceremonies, 15 The magistrate, 16. The keeper of the fort, 17. The Governor of the frontier, 18 The forest officer

The above eighteen officials are called Tirt has A king should employ three secret emissaries

or spies to sound the doings or the above eighteen, on the enemy's side, and the same save the first three on that of his own, and having ascertained their secrets (through the secret emissaries) a king should enhance the well-being of his subjects and remove the distress of those of the enemy, by allaying their fears or winning then over to his own side and he should thus improve his kingdom

The following quotation from the Penchatantra (Chay. III) over this verse, in the form of a dialogue between the king of crows, Meghaverna, and his trustworthy minister named Sthirajivi will emplain, at greater length, the substance of the original verse and describe the body of officials comprised under the torn Tirtha:—

"उक्त चात्रविषये।

यस्तीर्थानि निजे पत्ते परमपत्ते विशेषतः। गुप्तेश्चारेर्न् गोवेत्ति न स दुर्गति माप्तुयान्॥ ६८॥

जो अपने पत्त के तीथों के भाव को श्रीर विशेष कर शत्रु के पत्त वाले तीथों के भाव को गुप्तचरों के द्वारा जान लेता है वह राजा दुर्गति को नहीं प्राप्त होता।

मेधवर्ष ने कहा—हे तात । तीर्थ किन को कहते है, उनकी संख्या कितनी है ? गुप्त चर कैसे होते है ? यह सब बतलाइये।

इस विषय में भगवान नारद जी ने राजा युधिष्ठर से कहा है। जो रात्रु पत्त के अध्टादश तीर्थ है और निज पत्त के पचदश तीर्थ है उनके भावों को तीन २ गुष्त चरा द्वारा राजा को जान लेने से अपने पत्त वाले तथा शत्रु के पत्त वाले तीर्थ निज वश हो जाते है नारद जी ने राजा युधिष्ठर से पछा कि —

> कच्चिडच्टाटशान्येषु स्वतं टशपच च। विभिस्त्रभिरविज्ञातैवैत्मि तीर्थानि चारकेँ॥

क्या तुम शत्रु के पत्त वाले ऋष्टाटश तीर्थी का ऋँ प्रथम तीन ऋर्थात् मत्री पुरे।हित युवराजको छोड कर ऋपने पत्त वाले पचदश तीर्थों के चरित्र को तीन २ गुष्त जास्सियों के द्वारा मालूम कर लेते हो या नहीं ?

तीर्थ गड्द से मत्री या कर्मचारी का अर्थ होता है। यह व कृत्सित अर्थान दुष्ट हो तो स्वामी का नाश होता है और यहि प्रयान अर्थात सुकर्मी हो तो उनमे राज्य की वृद्धि होती है। वे ये है। १—मत्री, २—पुरोदित, ३—मनापति, ४—पुवराज, ४—डारपाल, ६—भितरिया, (महल के अन्टर आनं जाने वाला) ७—प्रशासक, ६—तहमीलदार, ६—चौबदार, १०—न्यायार्धाश, ११—ज्ञापक १२—वकाल, १३—गजाध्यक्त, १४—कोशाध्यक्त, १५—दुर्गपाल, १६—कर तहसील करने वाला, १७—सोमापाल १८—निकटवर्ती सृत्य, इन लोगों के भेद मे शत्र शीघ वश मे आ जाता है। अपने पक के पचदश— १—देवी, २—जनसी, ३—जन्तुकी ४—माली, ४—शब्या-पालक, ६—चार अर्थात् अस्मूसी, ७—क्योतियी. इ—धैरा, ६—जल पिलाने वाला, १०—पान खिलाने वाला, ११—आचार्य १२— अंग रक्तक, १३—स्थान विन्तक, १४—छत्रधर, १४—विला-सिनी इन लोगो में बैर होने से अपने पक्ष की हानि कहा है।

> वैद्यमावन्मरिकाचाद्योः स्वपद्धं विकृताश्चराः। यथाहितुरिडकोन्मत्ता मर्व जानन्तिरात्रुषु॥

वैदा, ज्योतियी, आञार्य जासूसी अपने यस की तथा सपेरा और मतवाले शत्र के पत्त की सब बानें जान लेते हैं।

तीर्थी के द्वारा जासूसी लोगों से शत्रु के भेद को इस तरह जान ले जेमे सीढ़ियों से जल की गहराई जान ली जोती है।

On this subject it has been said that the king who sounds the minds of his own Tirthas as will as of those of the enemy through the employment of secret spice never comes to harm. Meghavaina said "O Sir! who are the Tirthas? What is their number? who are the secret spice? Tell me all?"

He (the minister) replied: "In this respect the sage Narad said to the king Yudhisthira that a king should know the minds of the eighteen Tirthas on the enemy's side and of the fifteen on his own, through (the employment of) three secret spies deputed on each side. By this plan the Tirthas of one's own side and those of the enemy are overpowered. Narad says to Yudhis-hira:—

"Do you not learn through secret emissaries, three in number, the minds of the eighteen Tirthas of the enemy and of the same number of your own with the exception of the first three (the minister the family priest and hell apparent)

By the word Tirtha are meant ministers, officebearers; if they are false then their master is ruined and if they are true, then that means The prosperity of their master They are 1. The prime-minister, 2 The family priest, 3. The Commander-in-chief, 4 The heir-apparent; 5, The gate-keeper, 5 The one who has access to the seraglio, 7. The preceptor, 8. The collector, 9. The usher, 10. The chief justice, 11. The master of ceremonies, 12 The legal adviser, 13. The supervisor of elephants, 14. The treasurer, 15. The keeper of the fort, 16 the tax-gatherer,

# भाग दूसरा

## शिकार के लिये पशु वध निषेष---

शिकार या मृगया के लिये दयाहीन मानक निरपराध पशु-पिल्यों को मारकर आनन्द मानता है। इस में हेतु केवल मन को प्रस्क करना है। पशुराण कष्ट पार्चे, तक्फडानें, मागें, यह मानव पीका करे, उनको मार बाले तब यह अपनी वीरता मान कर राजी होता है। यह कैसी मनुष्यता है? जगत में जैसे माननों को जीने का हक है वैसा ही हक पशु पत्ती न मच्छादिकों को है। सर्व ही अपने प्राणों की रचा चाहते हैं। बिना उपयोगी प्रयोजन के केवल मीज, शौक के लिये पशु घात करना माननों की दया के लेव के बाहर एक बड़ी निर्दयता है। प्रयोजन उचित होने पर यदि पशुआंं को कष्ट मिले, उनसे अपना कुझ जलरी काम निकले तो ऐसा चम्य हो सकता है। जैसा आरम्भी हिंसा में गृहस्थी को खेती ज्यापार शिल्पादि करते हुए कष्ट देना पढ़ता है परन्तु हमारा दिल बहलाव हो और पशुआं के कीमती प्राण जानें, यह कोई बात नहीं है।

श्री गुणभद्राचार्य श्रात्मानुशासन में कहते हैं:—
श्रप्येतन्मृगयादिकं यदि तव प्रत्यक्षदुःखास्पदम् ।
पापराचरितं पुरातिभयदं सौख्याय संकल्पतः ॥
संकल्पं तमनुज्भितेन्द्रियसुखैरासेविते धोषने ।
धंमें (म्यें) कर्माण कि करोति न भवान् लोकद्वयश्रेषित ।२६
मीतमूर्तीर्गतत्राणा निर्दोषा देहवित्तिका ।
दन्तसम्बतृणा ध्नन्ति मृगीरम्येषु का कथा ॥२६॥

भावार्थ—हे भाई ! तूने तुमें प्रगट चाकुलित करने वाले शिकार चादि कमें को अपने मन के संकल्प से या मन माने सुखकारों मान लिया है। जिस काम को पापी हिंसक झड़ानी करते हैं व जिसका बहुत बुरा फल भयकारी आगे होने वाला है, तू इ'द्रियों के सुखों में आधीन होकर ऐसा खोटा विचार करता रहता है। तू ऐमा विचार या सकल्प इस लोक तथा परलोक में सुख हेने वाले व कल्याणकारी धर्म कार्यों के करने में क्यों नहीं करता ? शिकार के शौकीन उन गरीब हिरणों तक को मार डालवे हैं जो भयभीत रहते हैं, दोब रहित हैं, शरीर मात्र धन के धारी है, दांतों से तृण को ही लेते हैं, जिनका कोई शरण नहीं है की खीर की क्या रहा करेंगे।

कुछ लोग कहते हैं कि शिकार चित्रयों का धर्म है। यह बात ठीक नहीं है। चित्रयों का धर्म चित या हानि से रचा करना है। देश के भीतर मानव व पशु दोनो रहते हैं दोनों की रचा करना चित्रयों का कर्चव्य है। वृथा मौज शौक से पशुक्रों को सताना धर्म नहीं हो सकता है। शिकार की क्रूरता को विचार कर स्थारिका की जीवद्या सभास्रों ने शिकार के विरुद्ध बहुत श्रान्दोलन कर रखा है। समाचार पत्र निकालते हैं, चित्र प्रगट करते हैं। एक दफा उन्होंने दो प्रकार के चित्र प्रगट किये थे। (१) एक तो ऐसा चित्र था कि मानव भागता जा रहा है और भेड़िये पीछे दौड़ रहे है। स्थान् मानव का शिकार पशु कर रहे हैं। इससे यह बात सममाई है कि जैसा कष्ट व ध्वराहट मानव को शिकार किये जाने पर होती है बैसा ही कष्ट व शाकुजता उस पशु को होती है जिसका शिकार किया जा रहा है।

(२) दूसरे चित्र में दिखाया था कि एक पत्ती माता अपने चार बच्चों के लिये दाना दृंढ रही थी। चारों बच्चे उड़ नहीं सकते ये। दाना पाने की राह देख रहे थे। इतने में एक रिकारी आता है, और गोली से पन्नी माता को मार डालता है। वेचारे वच्चे अधमरे हो जाते हैं। फिर वे सब मूर जाते हैं। कितनी निर्दयता है कि पांच जीव बड़े दुःख से प्राण गंवाते हैं। एक मानव का चित्त बहलाव हो व उसके बहले में पशुद्धों के प्राण जावें। ऐसी शिकार किया किसी तरह करने योग्य नहीं है। कुछ लोग मछलियों को पानी से निकालकर जमीन पर डाल देते हैं, और उनकी तड़फ देखकर खुशी मनाते हैं। कितनी निर्दयता है?

शिकार खेलना, हिंसक खेल है। संकल्पी हिंसा का एक भेर है। हर एक गृहस्थ को परहेज करना चाहिये। पिन्सों को वृथा गोली से नहीं मारना चाहिए। मानव को दबावान होकर जीवन विताना चाहिये।

# मांसाहार के लिये पशुवध

मानव की स्वभाव से द्यावान होना चाहिए। द्यामाव से वर्तते हुए अपना भोजन-पान ऐसा रखना चाहिए जिससे शरीर की तंदुक्सी बढ़े व रोग न होवें व अन्य प्राणियों की हिंसा बहुत कम हो। प्रकृति में पानी, हवा, अन्न, फलादि पदार्थ हमारे लिए बहुत हैं। हम इन को खाकर स्वास्थ्ययुक्त रह सकते हैं व बहुत ही थोड़ी आरम्मी हिंसा के भागी होते हैं। हम पहले बता चुके हैं कि जलकायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक, सकेन्द्रिय जीवों में चार प्राण् होते हैं, जब कि बकरे मुर्जे, गाय, मेंस आदि में दस प्राण् होते हैं। जब थोड़ी हिंसा से काम चल जावे तब बुद्धिमान को अधिक हिंसा न करनी चाहिए। जो कोग मांस खाते हैं, उनके लिए कसाईखानों में बड़ी निर्दयता से पशु मारे जाते हैं। यदि

कोई उनकी मारते हुए उनकी तहफड़ाइट को देख ले तो श्रवश्य ऐसे मांस का त्याग कर दे। मानवों ने श्रपनी श्रादत बना ली है जिस से मांस खाते हैं। मांस की कोई श्रावश्यकता नहीं है। हमारा शरीर उन पशुओं से मिलता है जो मांस नहीं खाते हैं श्रीर खूब काम करते हैं। वैल, घोड़े, ऊ'ट, हाथी मांसाहारी पशु नहीं हैं श्रीर बोफा होने का व सवारी का बहुत बड़ा काम देते हैं। मेड़िया, शर, चीता मांसाहारी पशु हैं, इन से कोई काम नहीं निकलता है। वे करूर व हिंसक जातिघाले हरायने होते हैं। स्वभाव से देखा जावे तो विदित होगा कि श्रम्न फलादि बच्चों में पककर खुर उनका भोग नहीं करते हैं, वे दूसरों के लिए हैं। मानवों के लिए श्रम्न फल हैं, तब पशुओं के लिए घास व पत्ते व चारा व भूसा हैं।

प्रकृति का यही नियम दीखता है तथा हमारे लिए गाय, भैंस आदि का दूध उपयोगी है। दूध देने वाले पशुक्रों को पालें, उनके बच्चों को दूध लेने दे। जब वे चारा खाने लायक हो जावे, हम उनके पालने के बदले में उन से दूब लेकर पीवें व उसका घी बना कर खावें व मलाई या खोया बनाकर मिठाइया बनाकर खावें। मास, मळ्ळी, अरडों के खाने की कोई जहरत नहीं है। अरडे गर्भ के बालक के समान है। अरडे को खाना गर्भस्थ बालक का खाना है। यदि कोई कहे कि मांस के लिए किसी पशु को न मार कर स्वयं मरे हुए पशु का मांस खाने में क्या दोष है, इसे जैनाचार्य बताते हैं कि मास में पशु की जाति के सम्मूर्क्कन जंतु हर समय पैदा होते रहते हैं व मरते हैं, इसी से मांसकी दुर्गन्य कभी मिटती नहीं। मास खाने से कठोर चित्त भी हो जाता है। खाने योभ्य पशुक्रों पर दयाभाव कैसे हो सकता है? अतएव हिंसा का कारण मांसाहार है। कोई कहे कि हम पशु को न मारते हैं न मारने की

कहते हैं। न सारने की सलाह देते हैं, हमें बाजार में मांस मिलता है हम खरीद कर लाते हैं, तो कहना होगा कि बेचने बाला खाने बालों के लिए ही पशुष्मों को मार कर मांस तैयार करता है। यदि मासाहारी न हों तो कसाईसाने में पशु न मारे जानें। इसलिए मास खाना पशुष्मात का कारण है। मांस खरीदने वाले मांस की तैयारी को चच्छा पसद करते हैं। इससे पसंदगी की हिंसा तो बन नहीं सकती। यह मांसाहार परम्परा हिंसा का कारण है। संकल्पी हिंसा है। व्यर्थ है। मानवों को मांस से बिल्कुल परहेज करना चाहिए। शुद्ध भोजन ताजा अन्न फलादि का करके तंदुक्स रहना चाहिए।

जर्मनी के डाक्टर लुईस कोहनी Lois kohne डाक्टर ने अपनी बनाई हुई किनाव New scence of healing न्यू साइन्स आफ ही लिंग में बहुत वादानुवाद के बाद दिलाया है कि मांस मानव के लिए खाध नहीं है। मनुष्य के शरीर में दांत ऐसे होते हैं जो मांस खाने वाले पशुओं से नहीं मिलते हैं। किन्तु फल खाने वाले पशुओं से नहीं मिलते हैं। किन्तु फल खाने वाले पशुओं से मिलते हैं। वेंदर के दात व पेट मनुष्य के दांत व पेट से मिलता है। जैसे फल खाने वाले पशु बंदर आदि फलदार वृक्षों ही की तरफ जाकर फल खाना पसंद करते हैं, वैसे ही मनुष्यों का भी स्वभाव है। जिस बालक ने कभी मास नहीं खाया है वह कभी मांस को पसंद नहीं कर सकता है, वह सेव के फल को लेने देहेंगा। छोटे बच्चे माता का दूध पीते हैं। मांसाहारी स्त्रियों में दूध कम होता है। जर्मनी में बच्चों को पालने के लिए शाकाहारी घाएँ बुलाई जाती है। समुद्र दाना में घायों को जब के आटे की पकी हुई कृपानी ही जाती है। ससुद्र दाना में घायों को जब के आटे की पकी हुई कृपानी ही जाती है। वास्तव में बात वह है कि मांस माता को दृध बनाने में कुछ भी मदद नहीं देता। उक्त डाक्टर ने यह भी आंच की है कि जो बच्चे किना मांस के भोजन से पाले गये उनके शरीर की

ऊं चाई मांसाहारी बच्चों से खब्छी रही। मासाहार इन्द्रियों की तृष्णा के बढ़ाने में उत्तेजना करता है। मासाहारी लडके इच्छा-श्रों को न रोककर शीघ दुराचारी हो जाते है। मांसाहार से खनेक रोग होते हैं व मांसाहार के त्याग से खनेक रोग मिटते हैं। मियोर्ड बरहान साहब २६ वर्ष की श्रायु में मरण किनारे हो गए थे, परन्तु मांस त्यागने से व फलाहार करने से ३० वर्ष धीर जीए।

वास्तव में मांस का भोजन मनुष्य के लिए निरर्थक नहीं, किन्तु महान हानिकारक है।

## मासाहार निषेध मे डाक्टरों का मत--

Order of Golden age आर्डर आफ गोल्डन एज नाम की सभा (पता-१४३-१४४ मोम्प्टन-रोड लंदन-No.153-155 Brompton Road London S.W.) है जो मासाहार के विरुद्ध साहित्य प्रगट किया करती है, अपनी प्रसिद्ध की हुई पुस्तक दी टेप्टिमनी आफ साइन्स इन फेवर आफ दी नेचरल एंड सुमेन डाइट (The Testimony of science in favour of natural and human diet) इस पुस्तक में मांसाहार के विरुद्ध बहुत से विद्वानों की सम्मतिया हैं।

Dr. Josiah oldfield D. C. L. M. A. M. R. C. S. S. L. R. C. P. senior Physician Margaret Hospital Bombay.

बाक्टर जोजिया आल्डफील्ड ब्रोमले इस्पताल के लिखते हैं— To-day, there is the scientific fact assured that man belongs not to the flesh eaters, but to the fruit-eaters. To-day there is the chemical fact in hands of all, which none can gain say, that the products of the Vegetable Kingdom contain all that is necessary for the fullest sustenance of human life. Flesh is an un-natural food, and therefore, tends to create functional distrurbance "As it taken in modern civilization it is affected with such terrible diseases (readily communicable to man) as cancer, consumption fever, intestinal worms etc, to an enormous extent. There is little need for wonder that fles eating is one of the most serious causes of the diseases that carry off ninety nine out of every hundered people that are born."

भावार्थ — आज यह विद्वानों के द्वारा निर्णय हो गया है कि मानव शाकाहारियों में होकर फलाहारियों में है। आज समके हाथ में यह परीचा की हुई बात सिद्ध है कि बनस्पति जाति में वह सब है जो मनुष्य के पूर्ण से पूर्ण जीवन के स्थिर रखने के लिए आवश्यक है।

मांस खप्राकृतिक मोजन है और इसीलिए शरीर में धानेक उपद्रव पैदा कर देते हैं। धाजकक की सभ्य समाज इस मांस को खाने से केन्सर, ज्ञब, ज्वर, पेट के की के धादि मयानक रोगों से जो फैलने वाले हैं, बहुत खिक पींदित है। इसमें कोई धाश्चर्य की बात नहीं है कि मासाहार सारे भयानक रोगों में से एक रोग है जो सौ मानवो में से ६६ बीमारों की जान लेता है।

Mr. Samuel Saunders (Hereld of the Golden age July 1904).

मि० सेमुद्रात साडर्स (हेरल्ड श्राफ गाल्डन एज जुलाई १६०४) में कहते हैं—

I have abstained from fish & fowl for 62 years, and I have been observant of the rules of health, I have never had a headacke, never been in bed a whole day from illness or suffered pain except from trivial accidents. I have had a very happy, and I hope somewhat useful life, and now in my 88th years I am as light and blossom and as capable of receiving a new idea as I was 20 years ago.

भावार्थ—मैं वासठ वर्ष से मछली, मांस, मुर्गी नहीं खाता हूँ तथा तन्दुरुसी के नियम से चल रहा हूँ। मुफ्ते कभी सिर में दर्द नहीं हुआ। कभी मैं दिन भर विद्योन पर नहीं पड़ा रहा, न साधारण अकरमातों के सिवाय दर्द सहन किया। मैंने बहुत हर्ष पूर्वक जहा तक मैं सममता हूँ, कुछ उपयोगी जीवन विताया है। और अब मैं मन वें वर्ष में इतना ही हल्का प्रफुल्लित व नया विचार महण करने को समर्थ हूँ, जैसा मैं २० वर्ष की आयु में था।

Professer G. Sims woodhead, M. D. F.R.C.

P. F. R. S. Professor of pathology cambridge University, May 12th 1905.

श्रोफेसर जी. सिम्स बुडहेड् केम्बिज यूनि० ता० १२ मई १६०५ को कहते हैं---

Meat is absolutely unnecessary for perfectly healthy existence and the best work can be done on a vegitarion diet.

भावार्थ-पूर्ण स्वास्थ्य युक्त जीवन बिताने के लिये मांस बिल्कुल अनावश्यक है, केवल शाकाहार पर ही बसर करने सं सब से अच्छा काम हो सकता है।

इसी पुस्तक से प्रगट है कि प्राचीन काल में बड़े-बड़े पुरुष हो गये हैं व अब हैं जिन्होंने विल्कुल मांस न लाया, उनके कुछ नाम ये हैं। (१) यूनान के पैथोगोरस, (२) प्लेटो, (३) खरिष्टा-टल, (४) साक्रटीज, पार्सियों के गुरु जोराष्टर, किश्चियन पादरी जैम्स, मैध्यू पेटेर, अनेक विद्वान जैसे मिल्टन, इजाक, न्यूटन, येनजामिल, फ्रैंकलिन, शेल्ली, एडिसन।

सासाहारियों से शाकाहारी शरीर की वीरता दिखाने में व देर तक बिना थके काम करने में ऋधिक चतुर पाए गए हैं।

मासाहार से मदिरा पीने की चाह बढ़ जाती है। जिन देशों में मास का कम प्रचार है वहां मदिरा भी कम है। बहुत से लोग समकते हैं कि मांस, मझली आदि में शक्ति बढ़ाने वाले पदार्थ अन्नादि से अधिक हैं। यह बात भी ठीक नहीं है। The toiler and his food by Sir William Earnshaw Cooper, C. I. E टाइजर एएड हिज फुड पुस्तक में जिस को सर विशियम कूपर ने लिखा है, भिन्न-भिन्न भोजनों के शक्ति वर्द्ध क छंश देकर दिखा दिया है कि मांस प्रह्या से बहुत कम शक्ति आती है। उसी में से कुछ सार नीचे दिया जाता है।

#### मांस मे शक्ति भाग।

| पदार्थ                                  | शक्ति वर्द्ध क श्रंश कितना १०० में से |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| (१) बादाम ऋादि गिरियां                  | ६१ श्रंश                              |
| (२) सूखे मटर चने आदि                    | দ৩ সহা                                |
| (३) चावल                                | দও অংশ                                |
| (४) गेहूँ का आटा                        | म् इंश                                |
| (४) जीका आटा                            | <b>८</b> ४ श्रंश                      |
| (६) सूखे फल किसमिस ख                    | जूरादि ७३ श्वरा                       |
| (७) घी शुद्ध                            | म७ खंश                                |
| (८) मलाई                                | ६६ अश                                 |
| (१) दूध                                 | १४ अंश                                |
| परन्तु इसमे ८६ श्रश पानी भी लाभदायक है। |                                       |
| (१०) अगूर आदि ताजे फ                    | त २५ अश                               |
| परन्तु इन मे पानी भी                    | लाभकारक है।                           |
| (११) मास                                | २८ श्रश                               |
| पानी भी हानिकारक है                     | 1                                     |
| (१२) मळली                               | १३ श्रंश                              |
| (१३) श्रंडे                             | २६ श्रंश                              |

विचारवानों को अधिक शक्ति वर्द्धक पदार्थ खाने चाहिएं। यह मांसाहार वास्तव में निर्द्यक है। वृथा ही पशुचात का कारण है।

#### जिनराज दास का मत--

इस मांसाहार की निर्धिकता पर मिस एनी बेसेन्ट के अनुवायी थियोसोफिस्ट श्री० सी० जिनराज दास (केंटव) एम० ए० बंबई जीवदया सभा (३०६ सराफा बाजार) के वार्षिक उत्सव ता० २ सितम्बर १६१८ को सभापित के नाते से कह चुके हैं—"मांसाहार स्थूल बुद्धि से होता है। यूरुप के महायुद्ध के पहले पश्चिमीय देशों में मांसाहार का विरोध उतना नहीं था जितना अब हो गया है। लड़ाकू लोगों को शाकाहारी होना पड़ा है, क्योंकि शाकाहार से स्वभाव अच्छा रहता है। शाकाहार के विरुद्ध एक भी युक्ति नहीं है। पश्चिमीय देशों में दौड़ लगाने, वाइसिकिल पर चढ़ने, कुश्ती लड़ने आदि में शाकाहारियों ने मांसाहारियों पर बाजी मार की है। ठडे देशों में भी मासाहार की जहरत नहीं है।

पश्चिम के देशों में इजारों शाकाहारी रहते हैं। मैं इंगलैंड में १२ वर्ष शाक भोजन पर रहा। अमेरिका के विकागो व कैनेडा में मैंने जाड़े शाकाहार पर काटे हैं तथा मांसाहारियों की अपेका भले प्रकार जीवन बिताया है। जहां कहीं मानवों की उत्पत्ति हैं। वहां प्राय: कोई न कोई वनस्पति फल आदि अवस्य पैदा होते हैं। क्यांकि जहां भूमि, जल, पवन अपिन और सूर्य के आताप का संबंध होगा वहां पर वनस्पति न हो यह असंभव है। इसकिये यदि वच्चों को व मानवों को मांस लाने की आदत न डलवाई जावे और उनको शाकाहार पर रक्ला जावे तो वे अवस्य शाकाहार पर

ही अपना जीवन यसर कर सकेंगे।

बहुत से उपयोगी पशु जो खेती करने वाले व दूध देने बाले हैं मासाहार के कारण मारे जाते हैं।

इस तरह निर्मल बुद्धि से विचार किया जायगा तो विदित होगा कि मांसाहार वृथा ही घोर सकल्पी हिंसा का कारण है।

(१) जैनाचार्य पुरुषार्थसिद्ध्युपाय में लिखते हैं— भी अमृतचंद्राचार्य पुरुषार्थसिद्ध्युपाय में लिखते हैं—

न विना प्राग्विधातान्मासस्योत्पित्तिरिष्यते यस्मात्।
मांस भजतस्तस्मात्प्रसरत्यनिवारिता हिंसा ॥ ६५ ॥
यविष किल भवित मांसं स्वयमेव मृतस्य महिषवृषभावेः।
तत्रापि भविति हिंसा तदाश्रितनिगोतिनर्मथनात् ॥६६॥
ग्रामास्विप पद्घास्विप विपच्यमानासु मांसपेशीषु ।
सातत्येनोत्पावस्तज्जातीना निगोतानाम् ॥६७॥
ग्रामां वा पद्घा वा खावित यः स्पृशित वा पिशितपेशीम् ॥
स निहन्ति सततनिचितं पिण्डं बहुजीवकोटीनाम् ॥६८॥

भावार्थ—विना प्राण्घात के मास की उत्पत्ति नहीं होती है। इसिलये मास खाने वाले के लिये श्रवश्य हिंसा करनी पड़ती है। यद्यपि स्वयं मरे हुए भैंस, बैलादि का भी मांस होता है परन्तु ऐसे मांस में भी उसके श्राश्रय से उत्पन्न होने वाले सम्भूच्छ्रन त्रस जीवों का घात करना पढ़ेगा। मांस की ढिलियां चाहे कब्बी हों, या पक गई हों, या पक रही हों उनमें निरन्तर उसी जाति के सम्मूच्छ्रेन त्रस जतुओं की उत्पत्ति होती रहती है। इसलिए जो कोई मांस को ढ़ती को कब्बी हो या पक्की हो खाता है या खूता है वह निरंत्र इक्ट्ठे होने वाले करोड़ों जंतुओं का घात करता है।

(१) श्री समन्तभद्राचार्य रत्नकर हमावकाचार में कहते हैं—
मद्यमांसमधुत्यागैः सहाणुवतपंचकम् ।
श्रष्टो मूलगुरणानाहुः गृहिरणां श्रमरणोत्तमाः ॥६६॥
भावार्थ—गर्णधरादि श्राचार्यों ने बताया है कि गृहस्थियों को

भावार्थ —गराधरादि श्राचार्यों ने बताया है कि गृहस्थियों की श्राठ मृत्तगुरा जरूर पातने चाहिएं।

१. मिदरा का पीना—इससे भाव हिंसा होती है व शराब के बनने में बहुत जन्तु मरते हैं। २. मांस का त्याग। ३. मधु का त्याग—शहद के लेने में बहुत जन्तु क्यों का घात करना पड़ता है। ४. स्थूल या संकल्पी हिंसा का त्याग। ४. स्थूल मूठ का त्याग। ६. स्थूल चोरी का त्याग। ७. स्व-स्त्री में सन्तोष, पर-स्त्री त्याग। ५. पर्रमह या सम्पत्ति का प्रमाण।

(२) हिन्दू शाओं में भी बहुत जगह मास का निषेध है।

मनुस्मृति—

नाकृत्वा प्रारिएनां हिंसा मांसमुत्पद्यते कवित्।

न च प्रारिएक्षः स्वर्णः तस्मान्मांसं विवर्णयेत्।।४८।।

भावार्थ-प्रारिएयों की हिंसा के विवा मांस उत्पन्न नहीं

होता और न प्राणीवध स्वर्ग का कारण ही हो सकता है। इसलिए मांस का त्याग करना चाहिए।

(१) बौद्ध शास्त्रों में—प्राचीन संस्कृत लंकावतार सूत्र में आठवें अध्याय में मांस की मनाही हर एक बौद्ध-धर्म मानने वाले के लिये हैं। कुछ श्लोक हैं—
मद्यं मांसं पलाण्डुं च न भक्षयेयं महामुने।
बोधिसत्वैमंहासत्वैभाषिद्धिर्जिनपुंगवैः ॥१॥
लाभार्थं हत्यते सत्वो मांसाथ दीयते धनम्।
उभौ तौ पापकर्माग्गौ पच्यते रौरवादिषु ॥६॥
योऽतिक्रम्य मुनेर्वाक्य मासं भक्षति दुर्मतिः।
लोकद्वयविनाञ्चाय दीक्षितः शाक्यशासने ॥१०॥
त्रिकोटिशुद्धं मांसं वै श्रकित्यतमयाचितं।
श्रचोदितं च नैवास्ति तस्मान्मांसं न भक्षयेत्।।१२॥
यथैव रागो मोक्षस्य श्रन्तरायकरो भवेत्।
तथैव मांसमद्याद्य श्रन्तरायकरो भवेत्।।

भावार्थ—जिनेन्द्रों ने कहा है कि मदिरा, मांस व प्याज किसी बौद्ध को न खाना चाहिये। जो लाभ के लिये पशु मारते हैं, जो मांस के लिये घन देते हैं दोनों ही पापकर्मी हैं, नरकों में दु:ख पाते हैं। जो कोई मूर्ख मुनि के वचनों को न मानकर मांस खाता है वह शाक्यों के शासन में दोनों लोक के नाश के लिये दीचित हुआ है। बिना कल्पना किया हुआ, बिना भोगा हुआ व बिना प्रेरणा किया हुआ मांस हो नहीं सकता इसलिए मांस न स्ताना चाहिये। जैसे राग मोच में विध्नकारक है वैसे मांस मदिरा का स्ताना भी स्थन्तराय करने वाला है।

#### (४) ईसाई मत में भी मांस का निषेध है।

Romans ch. 14-20. For meat destory not the work of God. All things indeed are pure, but it is evil for that man who eateth with offence.

21. It is good neither to eat flesh, nor to drink wine, nor anything whereby thy brother stumbleth or is offended or is made weak.

भावार्थ—रोमंस ( अ० १४-२० ) मांस के जिये परमात्मा के काम को मत विगाड़ों। सब वस्तुएं वास्तव में पवित्र हैं। यह मानव के लिये पाप है जो अपराध करके भोजन करता है। यही उत्तम है कि कभी मांस न खाओ, न मिद्रा पीओ, न ऐसी चीज खाओ जिससे तेरा भाई दुःखी हो या निर्वत्त हो। Genasis ch 129.

Behold I have given you every best bearing seed, which is upon the face of all the earth, and every tree in which is the fruit of a true yellding seed, to you it shall be meat.

भावार्थ—देखो । मैंने तुमको पृथ्वी पर दिखने बाबी घास दी है, जिस हर एक से बीज पैदा होता है व बीज देने वाले फलदार वृत्त दिये हैं, वही तुम्हारे लिये भोजन होगा।

- · (४) मुस्सिम धर्म में भी फलादि के खाने की आज्ञा है। कुरान का अंग्रे जी उल्था रोडवेल कृत। (१६२४)
- (24) S. 80—Let man look at his food. It was we who rained down the copious rains. and caused the upgrowth of grain, and grapes and healing herbs and the alive and the palm and enclosed gardens thick with trees, fruits and herbage, for the service of yourselves and your cattle. (20-40)

भावार्थ—मानव को अपने भोजन पर ध्यान देना चाहिए। हमने बहुत पानी बरषाया। अनाज, अगूर, औषधिय, खजूर आदि डगवाए, उनके चारों तरफ बृद्धों से, फलों से व वनस्पति से घने भरे हुए बाग लगवाए, तुम्हारी और तुम्हारे पशुच्यों की सेवा के लिए।

(54) S. 50—And we send down the rain from heaven with its blessings, by which we cause gardens to spring forth and the grain of the harvest, and the tall palm trees with date bearing branches one over the other for man's nourishment.

भावार्थ-हमने पानी बरसाया जिससे बाग फलें, फल लगें लम्बे वृक्ष खजूरों से भरे रहे, वे सब मानव के पोपण के लिये।

(55) S. 20—He hath spread the earth as a

bed and path traced out paths for you therein and hath sent down rains from heaven and by it we bring forth the kinds of various herbs eat ye and feed your cattle.

भाषार्थ — उसने पत्ती के बिद्धीने के समान विद्याश है। तुन्हारे किये मार्ग के बिन्ह बताए हैं। पानी बरसाया है जिससे नाना प्रकार के बनस्पति पैदा हों, तुम स्ताद्यो बोर अपने पशुत्रों को खिलाओ।

इन ऊपर के वाक्यों से सिद्ध होगा कि हिन्दू, बौद्ध, ईबाई, मुसलमान सर्व ही धर्म के आचार्य कहते हैं कि मानव फल सकादि लाएं, मांस न खावें। खेद है इन सब धर्म के मानने वालों में बहुत लोग मांस खाते हैं। यह नहीं विचार करते हैं कि जब अभ, फल, शाकादि मिलते हैं तब हम ऐसी वस्तु को क्यों खाएं, जिससे मन भी कठोर हो, तन्दुक्ती न बढ़े, रोग पैदा हो, व जिसके लिये कसाईखाने में पशुश्रों का घात किया जावे।

हिन्दू व बौद्धों में तो ऋहिंसा की बड़ी महिमा है। मांसाहार घोर हिंसा का कारण है। जिनको ऋहिंसा प्यारी है उनको मास का त्याग ही करने योग्य है। ईसाई व मुसलमान धर्म वाले भी यहि अपने धर्म गुरुकों के दयाभाव व प्रेममय सदुनदेशों पर ध्यान देंगे तो उनका भी दिल यही कहेगा कि मास स्नाना इसारे छोटे भाई गरीब पशुश्रों के वध का कारण है, इसलिए नहीं स्नाना स्वाहिए।

# धर्मों में पशुबलि निषेध—

यहस्थी को सकरी इरादापूर्वक (Intentonal) हिंसा का

त्याग करना तो सक्ती है। जिस हिंसा से गृहस्थी का कोई जरूरी न्याय व धमेपूर्वक जीवन का मतलब सिद्ध न हो, व जो बेमत-लव हो, व मिध्या मान्यता श्रद्धा या रुचि से हो या केवल मीज व शौक से हो, वह सब संकल्पी हिंसा है। इसके धर्मार्थ पशु-बिंस, शिकार के लिये पशुवध, मांसाहार के लिये पशुवध, मीज शौक के लिये हिंसा खादि धनेक प्रकार हो सकते हैं।

धर्मार्थ पशुविल का रिवाज इस असत्य मान्यता पर चल पड़ा है कि धर्म के लिये किसी देवी देवता को या किसी परमात्मा को प्रसन्न करना जहरी है। इससे हमारा भला होगा, हमारी खेती फलेगी, हमें धन मिलेगा, पुत्र का लाम होगा, राबु का खब होगा, रोग दूर होगा। इत्यादि लोकिक प्रयाजन को सिद्धि विवार करके धर्म के नाम से किसी ईश्वर या किसी देवी देवता का प्रसन्न करने का मनोरथ रखके या स्वर्ग प्राप्ति का हेतु रखक र दीन, अनाथ, मूक पशुओं को विल करना, उनका वव करना, यहां में होमना या काटना, उनका रक्त बहाना, मास को चढ़ाना आदि धर्मार्थ पशुविल निरर्थक हिंसा है, बड़ा भारी निर्द्यता है।

यह पशुवित श्रक्षान व मिध्या श्रद्धान पर होती है। यह विश्वास गलत है कि कोई देवी देवता या ईश्वर पशुवित से राजी होकर हमारा काम कर देगा।

देवी को जगन्माता, जगद्धात्री, जगत् रिक्तिक कहते हैं। देव भी जगरक्तक, जगत्त्राता प्रसिद्ध हैं। ईशवर द्यासागर रहीम कहजाता है। जगत् में पशु-पत्ती भी गभित हैं। पशु-पित्यों की भी माता देवी है उनका पिता व रक्तक देव है। पशु-पित्रयों का भी इयासागर ईश्वर है। खुदा इब पर की रहीम है। तब यह कैसे साना जा सकता है कि कोई देवी देवता या ईश्वर अपने रका के पात्र पश्च पश्चिमों के बच से प्रसन्न हो ? कोई पिता अपने नमों के वध से प्रसन्न नहीं हो सकता है। क्या देवी देवता या ईरवर मानवों का ही रचक या पिता माता है ? क्या उसकी हया सायवों पर ही रहती है. यह मानमा मानवों का पश्चात है। जब वह जनत् की मादा है, जगत् का पिता है, विश्व पर दयाल है, तब वह पहा समाज की भी माता है, उनका पिता है, उनका दबा-कारक है। प्राप्त वीका करना, कह देना वाप है, खपराध है। बलि होने वाले आणी जब सारे जाते हैं, तक्फड़ाते हैं, चिल्लाते हैं, चोर बेदना सहते हैं। यहाँ हिंसा करने का ही मिध्या संकल्प है। परको पीका देकर पुरुष चाहना, अन्ना चाहना, उसी तरह मिथ्या विचार है जैसे विष खाकर जोना चाहना. अग्नि में जलकर ठएडक जाइना, सूर्य का सदय परिचम में चाहना। कोई २ ऐसा कहते हैं कि जिन पशुओं को यह में होमा जाता है व जिनकी विस की जाती है के स्वर्ग में जाते हैं, तब यह विचार होगा कि इसो तरह यक्ष में भापने कुटम्ब की या आपकी बत्ति क्यों न कर दी जावे। जब पशुबलि से पशु स्वर्ग जाता है तो पशुबलि करने वाला यदि अपने को, अपने पिता को, भाई को, पुत्रको बिल पर चढ़ादे तो ने भी स्वर्ग चले जायेंगे। सा ऐसा कोई नहीं करता है इसलिये पशु स्वर्ग जाते हैं यह मान्यता भी खोटी है। यदि पशुवित से या पशु पीड़ा से पुरुष हो तो पाप फिर किससे हो ?

वासाय में आक्को या परको वच करना, पीड़ा देना वा दुःस पहुँचाना ही पाप का कारख है। पुरुष तो प्राखों की रक्षा से, कष्ट निवारख से होगा। कष्ट देने से तो पाप ही होगा। पशुवित से

पुरुष होना मानना भी मिथ्या है। जगत में संसारी संख पुरुष के फल से व दुःस्व पाप के फल से होते हैं। पुरुष मन्द कवाय से, या शुभ राग से, पर्के कष्ट निवारण, परमाल्ना के गुर्खी का चिन्तवन परोपकार आदि से होता है। तब पुरुष के बाहने वाले की पशुषति न करके पशुरचा करनी चाहिये। पशुची के प्रात् व वाने चाहियें। वे मूखे प्यासे हीं तो भीजन दान देना चाहिये। जैसे अपने शरीर में कोई शक्ष तो क्या सुई भी चभावे तो महान कष्ट होता है। कांटा लगने पर चित्र घनड़ाता है, वैसे ही किसी पश-पत्ती पर शस्त्र घात होगा तो उसे भी कष्ट. पीड़ां व आक्रुंत्रता होगी ! वह महान् संकट में पड़ जायगा ! विद कोई पंतु वह में या देवी देवता के सामने खुशी से प्राण दे देता हो तो शांबद उसका कष्ट न माना जादे, परन्तु ऐसा नहीं है। कोई पशु मरना नहीं चाहता है । उनको बांध करके जबरदस्ती व ब किया जाता है। जो धर्म के नाम से या देवी देवता या ईश्वर के नाम से ऐसा पशुक्ध करते हैं वे धर्म को, देवी देवता को व ईश्वर की बदनाम करते हैं, उसकी अपकीतिं करते हैं। धर्म अिसा है। हेवी देवता जगत् के रचक व्यालु हैं। ईश्वर द्यासागर है। ऐवा होते हुए भी हिंसा को धर्म मानना, देवी देवता व ईश्वर को हिंसा से राजी होना मानना वृथा ही उनको दोष सगाना है।

धर्म अहिंसा तथा दया को कह सकते हैं। जहां क्रूरता से प्राणी की बिल हो वह धर्म नहीं हो सफता है। इसिलये धर्मार्थ पशुबिल अज्ञान है। किसी भी बुद्धिमान प्राणी को भूनकर भी इस अपराध को न करना चाहिये। कोई भी धर्म का नेता ऐसी आज्ञा नहीं दे सकता है। जहां कहीं भी ऐसा कथन ही वह हिंसा के प्रेमियों के द्वारा व मांसाहारियों के द्वारा ही लिखा हुआ

माना क्रायमा । जैन शास्त्रों में इसका अत्यन्त निषेध है। यह संकल्पी हिंसा वृथा है। हिन्दू शास्त्रों में भी निषेध के बहुत वाक्य हैं। कुछ यहां दिये जाते हैं—

(१) यजुर्वेद १८-३

मित्रस्यातं चक्षुवा सर्वाणि भूतानि समीके ।। ३ ।।
भावार्थ—मैं भित्र की दृष्टि से सब प्राणियों को देखू ।
(२) बहाभारत चतुशासन पर्व १३ चध्याय ।

महिंसा परमो धर्मस्तथाऽहिंसा परोक्ष्यः । महिंसा परमं वानं महिंसा परमं तपः ॥१४॥

भावार्थ—श्रद्धिसा ही परम धर्म है, श्रद्धिसा ही बढ़ा इन्द्रिय दमन है, श्रद्धिसा ही बढ़ा दान है तथा श्रद्धिसा ही बढ़ा तप है। सहाभारत ज्ञान्सिपर्व—

कष्टकेनापि विद्वस्य महती वेदना भवेत्। चक्रकु तासियण्टघाचैस्मार्यमारास्य कि पुनः॥४॥

मानार्क-कांडा कुमने से ही जब महान् दुःख होता है तब चक्र, भाका, दक्षवार, जक्डी आदि से मारे जाने वाले की कितन। कब्ट होगा ?

महाभारत शांतिपर्व उत्तराई मोच धर्म ४० ६२— सुराः मत्स्याः पद्योमौंसं द्वीजी बानां बलिस्तथा । धूर्तः प्रबर्तितं हेयं तन्त वेदेषु कथ्यते ।।४०।। भावार्थ-महिरा, मछली, पशु का मांस तथा बिलदान पूर्वी ने क्ताया है, वेदों में इनका निषेध कहा गया है।

(३) भागवत स्कंध ३ ८० ७-

सर्वे वेदाश्र यज्ञाश्र तपो दानानि चानघ । जीवाभयप्रदानस्य न कुर्वोरन् कलामपि ॥

भावार्थ—हे अकलंक ! सर्व वेद, यझ, तप, दान उस मनुष्य के पुराय के लिये अशमात्र भी नहीं हैं, जो जीवों को अभयदान देकर रचा करते हैं।

(४) हिंदू पद्मपुराख-शिवं प्रति दुर्गा-

मदर्थं शिव कुर्वीत तामसा जीवघातनं ।
श्राकल्पकोटिनिरये तेषां वासो न संशयः ।।
यज्ञे यज्ञपशुं हत्वा कुर्यात् शोरिणतकर्वमं ।
स पचेन्नरके घोरे यावद्रोमारिण तस्य वै ।।
देवतान्नरमन्नाम त्यागेन स्वेच्छ्याऽथवा ।
हत्वा जीवांश्च यो भक्षेत् निर्द्धं नरकमान्नुकात् ।।
मम नाम्ना तु या यज्ञे पशुहत्यां करौति यः ।
कापितन्निष्कृतिर्नास्ति कुंभोपाकमवाप्नुयात् ।।

भावार्थ—हे शिव ! (दुर्गादेवी कहती है) मेरे किये जो कठोर माव वाले तामसी मानव जीवों का घात करते हैं वे करोड़ों कल्पों तक नरक में रहेंगे, संशय नहीं। जो कोई यह में यह के पशु को मारकर रुधिर की कीच करता है वह घोर नरक में तब ठक रहेगा जितने रोम उस पशु में हैं। जो कोई मेरे नाम से या अम्य देवता के नाम से या अपनी इच्छा से जीवों को मारकर खाता है वह नित्य नरक की पावेगा। मेरे नाम से या यह में, जो पशु की हत्या करता है वह नरक में पढ़ेगा। उसका निकलना कठिन है।

### विश्वसार तंत्र में---

सा माया प्रकृती देवी यद्धि माता च कथ्यते । यद्धि माता इमें सर्वे येमे स्थावरजंगमाः ॥ मम नाम्नि पशुं हत्वा वषभागी भवेमरः । एतत्तत्वं न जानाति माता कि भक्षयेत्सुतान् ॥ घर्ताकर्ता ततो सृष्टा सप्तजन्मानि शूकरः । गृद्धिनी पंच जन्मानि दशजन्मानि छागलः ॥

भावार्थ—देवी माया स्वभाव बाली है, वह माता है और ये सब स्थावर त्रस जंतु इसके पुत्र हैं। जो मानव मेरे नाम से पशु को मार कर हिंसा का भागी होता है वह नहीं जानता है कि क्या माता अपने पुत्रों का अञ्चल करेगी?

जो कोई पशु को पकदने वाला, मारने वाला व लाने वाला है वह सात जन्म शुकर, पाँच जन्म गिद्ध व दस जन्म बकरा होगा।

श्रमस्य संहितामें दुर्गा प्रति शिवः । श्रहम् हि हिंसको सतो हिंसाः में प्रियः इत्युक्तका श्रावाम्यां पिहितं रक्तं सुराइच वर्णाश्रमोचिसंधर्ममवि-चार्यापयिन्त ते भूतप्रेतपिशाचाइच भवन्ति ब्रह्मराक्षसाः ॥

मावार्थ—शिव जी दुर्गा से कहते हैं कि मैं हिंसक हूँ, हिंसा मुक्त को प्यारी है, ऐसा कहकर हम दोनों के नाम से जो कोई मांस, खून व मिरा वर्णाश्रम के उचित धर्म को न विचार कर अर्पण करते हैं, चढ़ाते हें, वे मर के भूत, प्रेत, पिशाच व ब्रह्म-राज्ञस होते हैं।

परमहंस परित्राजक शारदापीठाधीश्वर जगद्गुरु शंकराचार्य कहते हैं—

ता० २७ सितम्बर १६१६ को माधववाग वस्वई में वस्वई जीवद्या मयडल को सभा हुई थी, तन अगद्गुरु शंकराचार्य ने सभापति का झासन प्रहण किया था। वहाँ पर यह प्रस्ताव सर्व सम्मति से प्रसार हुआ था—

जा घार्मिक पशु हिंसा किसी राज्य में या जाति में प्रचलित हो तो उसको कायदे से या जाति की सत्ता से राज्य में व प्रजा में बन्द कर दी जावे। ऐसी विशेष आज्ञा गुरुखान से की जाती है। ईसाई मत में भी धर्म के नाम से पशुक्ति की मनाई है—

## Hebrews Ch. 9-12

Neither by the blood of goats and calves but by his own blood he entered at once into the holy place, having obtained enternal redem ption. Ch. 10-4-For it is not possible that the blood of bulls and goats should take away sins.

भावार्थ—हेबरू कहते हैं कि बकरों व बझड़ों के खून से नहीं किन्तु अपने ही परिश्रम से वह पवित्र स्थान में गया है और निस्य मुक्ति को पा बिया है। क्योंकि यह संभव नहीं है कि बैबों का या बकरों का रुधिर पापों को घो सकेगा।

पारसी मत में भी पशु घात की मनाई है-

### Jartusht Namas P. 415

He will not be acceptable to God, who shall thus kill any animal. Angel Asfundarmad says:

"O holy man, such as the commands of God that the face of the earth be kept clean from blood, filth and carrior,"

भावार्य—इस तरह जो कोई किसी पशु को मारेगा उसकी परमात्मा स्वीकार नहीं करेगा। पैगंबर एसफदर सब के कहा है – ऐ पवित्र मानव! परमात्मा की यह आज्ञा है कि पृथ्वी का मुल रुचिर, मैल व मांस से पवित्र रक्ता जावे।

( जुर्तस्तन्।मां इ. +६४ )

(२) मुसलिम धर्म में भी पशुविल की मनाई है, हेलो कुरान श्रंभ जी उत्था —

The Koran translated from the Arabic by Rev. James Rodwell M. A. London 1924.

(607) S-22-By no means can this flesh reach into God neither their blood but piety on your part reaches there.

भावार्थ-किसी भी तरह बिल किये ऊँटों का मांस परमात्मा को नहीं पहुँचता है न उनका खून। परन्तु जो कुछ धर्म तुम पालोंगे वही वहां पहुँचता है।

सर्व ही धर्मों के नेताश्रो का मत जीवद्या है, हिंसा नहीं। इसलिये धर्म के नाम से कभी पशुबक्ति न करनी चाहिए। यह संकल्पी हिंसा है।

पुरुवार्थसिद्धयुपाय में कहा है-

धर्मो हि देवतास्यः प्रभवति तास्यः प्रदेयमिह सर्वम् । इति दुविवेककतितां धिष्णां न प्राप्य देहिनो हिस्याः। द०।

भावार्थ—धर्म देवताओं से बढ़ता है, उनको सब हुछ बढ़ा देना चाहिये। ऐसी खोटी बुद्धि को धार कर प्रासियों का धात न करना चाहिए।

# आरम्भी उद्योगी और विरोधी में होने वाली हिंसा का परिहार —

गृहस्थ संसार में रहते हुए श्वारम्भी, उद्योगी श्वीर विरोधी हिंसा से बच नहीं सकता, परन्तु संकल्पी हिंसा से पूर्ण त्यागी होता है। श्वीर साधु संकल्पी श्वीर श्वारंभी, उद्योगी तथा विरोधी चारों हिंसाओं से विरक्त रहता है। इस संकल्पी हिंसा के बिना को उद्यमी, गृहारंभी,
और बिरोधी इन तीन हिंसा के द्वारा होने वाक पाप
समूह की नारा करने के किये गृहस्य अपने परिणानों को
शुभकर्म के संचय करने के किये प्रतिदिन पटकर्म किया की
अपना कर्त्तव्य समम कर रोज मगवान जिनेन्द्र की पूजा, दर्शन,
शास्त्र स्वाध्याय, शक्ति के अनुसार संयम, तप, दान, गुरु की
उपासना अर्थान सत्यात्र दान इत्यादि किया को करते हुए अपने
द्वारा तीनों हिंसाओं से किये हुए पापों के प्रति भगवान के
सामने ग्लानि या आलोजना प्रायरिनत लेकर क्रमा याचना
करता है कि हे मगवन ! इस संसार में ऐसे पाप मेरे हाओं से
पुनः २ न हीं, ऐसे प्रार्थना करके किये हुए पापों के प्रति क्रमा
मांगता है।

भावना कैसी होनी चाहिये।

श्रहिन्त परमात्मा की प्रतिमा का दर्शन, प्रजन, न्यान करते हुए अपने मन के विचार उस वीतराग प्रतिभा के अनुसार राग, हेच, मोह, ममता रहित अपने आत्मा की शुद्ध करने का बाहर साधन है।

वीतरागः शान्त मृतिं का दर्शन, प्जन, विचार करने से जो परिणाम निर्मल होते हैं, उनसे चरुम (दुःसदायक) कमें बूट जाते हैं, या वे बदल कर शुम (सांसारिक सुलदायक) हो आते है, चरुम कमों की शक्ति चीया होती है और शुम कमों का बस बढ़ जाता है। इस ढंग से जात्म शुद्धि के साथ साथ सांसारिक सुल, शान्ति की विधि मी बन जाती है, क्योंकि शुम कमों के चद्य से ही सुलदायक पदार्थों का समागम हुआ करता है।

भारमा के परिणामों की शुक्क वा (मंद क्याय रूप) शुभ

करने के सिवाय अगवान की मूर्ति और कुछ नहीं देती, न दे सकती है। इस कारण वीतराग अगवान का दर्शन, पूजन, चिंत-वन, भक्ति करने का तक्व आत्मा को शुद्ध शान्त निर्विकार वीत-राग बनाने का ही रखना चाहिये।

## सांसारिक सुख की प्राप्ति-

जिस प्रकार किसान श्रञ्ज उत्पन्न करने के लह्य से बहुत परि-अम करके ख़ेती करता है वदनुसार उसको गेहूं, चना आदि अञ तो ख़ेती से मिल ही जाता है, परन्तु साथ ही अनचाहा बहुत सा मुस भी प्राप्त हो जाता है इसी तरह श्रहन्त परमास्मा की प्रतिमा के दर्शन पूजन का मुख्य लह्य उन जैसा पूर्ण शुद्ध परमास्मा बनने का होता है, परन्तु सांसारिक राग भाव घटने से और धार्मिक राग होने से शुभ कमों का बन्ध बिना चाहा भी स्वयं हो जाता है, उस शुभ कमें के उदय से सासारिक सुल के साधन स्वर्ग, धन, परिवार, मित्र आदि सामगी स्वयं मिल जाती है।

अतः भगवान् के दर्शन, चिन्तवन आदि का उदेश्य अपने आत्मा के ज्ञान, दर्शन सुल, शाति, संतोष, निर्भयता, धीरज आदि गुणों से विकसित करने का ही रलना चाहिये। क्योंकि आत्मा को सच्चा सुल और शान्ति अपने गुणों के विकास होने से ही मिसती है। भक्त स्त्री पुरुषों की आत्मा में उन गुणों का अमें २ विकास दीवा जायमा त्यों २ मन्द कषाय होने से सांसारिक सुल स्थान देने बाले शुभ कर्म बंधते जावेंगे।

## मन्बिर क्या है ?

वीर्थंकर जब ऋईन्त (वीतराग सर्वज्ञ) हो जाते हैं उस समय

उनका दिन्य उपरेश कराने के लिये देनों द्वारा समयस्वा नामक एक बहुत विशाल और बहुत सुन्दर समा मरुष बनाया जाता है। उस समयशरण के बीच में दिन्य सिंहासन पर ( उससे कार अंगुज के ने अवर ) भगवान बैठ कर उपरेश देते हैं। हैन सिंह वश उनके सिर पर तीन छन्न लगाते हैं, चसर ढोरते हैं, मंगलीक बाजे बजाते हैं, उनकी पीठ के पीछे भामयद्वत होता है। प्राय: उसी के अनुकरण ( नकल ) रूप में मंदिर बनाया जाता है। बीतराग प्रतिमा को विराजमान करने के लिये सिंहासन तथा उनके उपर छन्न, पीछे भामयद्वत, चमर आदि की योजना की

श्रहेनत प्रतिमा बनाने की विधि के श्रनुसार सिंहासन, छत्र, ज्यार ( दोरते हुए दोनों श्रोर यस्त ), भामएडल श्रादि प्रातिहार्य प्रतिमा के साथ ही उसी धातु के बनने श्राहिशें, जैसा कि प्राचीन प्रतिमाश्रों के साथ श्रानेक स्थानों पर है। उस दशा में श्रज्जा सिंहासन श्रादि की योजना नहों की जाती। जिन प्रतिमाश्रों के साथ उनेरे हुए छत्र श्रादि नहीं होते, उनके लिये इत्र, श्रमर भामएडल, सिंहासन श्रादि की योजना प्रथक्कृत से की जाती है।

इस तरह मन्दिर समवशारण का बहुत कुछ अनुकरण है और छत्र, चमर, सिहासन, मामरुक आदि प्रातिहार्थों का 'अनुकरण है। परमात्मा का परम महत्व प्रकट करने के लिये तथा भगवान् के ऊपर (छत पर) जन साधारण का पैर न पड़ने पावे इस अभिप्राय से मन्दिर का ऊँचा शिखर बनाया जाता है। जिसको दूर से देखते ही पूष्य पवित्र स्थान मन्दिर का पता स्थ जाता है, और हृदय में पवित्र भाव उदय होने लगते हैं।

### मन्दिर की विनय -

परमशुद्ध चहिन्त प्रतिमा के विराजमान होने से मन्दिर एक पिश्र स्थान होता है, उसको नव देवताओं (५ परमेष्टी, जिनप्रतिमा किनमिदिर, जिन वाणी, धीर जिनधर्म) में से एक देवता माना गया है, जातः मन्दिर का भी सन्मान करना चाहिये उसको पवित्र रखना चाहिये। जिस तरह तीर्थंकरों, मुनियों चाहि के तपस्या करने के तथा मुक्त होने के स्थान पवित्र और वंदनीय तीर्थ स्थान माने जाते हैं, उन स्थानों की बन्दना करने से मन पवित्र होता है, ठीक वैसी ही वात मन्दिरों के विषय में है। मन्दिर भी भगवान की मूर्ति तथा जिनवाणी विराजमान होने से पवित्र स्थान होते हैं, आत्मा को पवित्र करने के लिये धर्म स्थान हैं। खतः मन्दिर का भी सम्मान विनय करना चाहिये।

मन्दिर का विनय यही है कि स्नान करके, पवित्र वस्त्र पहन कर पवित्र भावना से मन्दिर में आवें। अगवान् के सामने जाने से पहले पैरों को भी जल से थो लेवें। हर्ष और विनय के साथ भीवर प्रवेश करें और वहाँ जब तक रहें, भगवान् का दर्शन, स्वयन, पूजन, सामायिक, स्वाध्याय आदि धार्मिक कार्य करते रहें, जब अपनी सुविधा (फुर्सत) के अनुसार इन धर्म कार्यों को कर चुकें तब मन्दिर से बाहर आ जावें। शान्ति के साथ वहाँ से चले जायें।

मन्दिर में घर गृहस्थाश्रम की चर्चा करना, किसी व्यक्ति की निन्दा प्रशंसा करना, असस्य बोलना, चोरी करना, किसी स्त्री, पुरुष को कुदृष्टि से देखना, व्यर्थ वकवाद करना, शूकना, सोजन करना. लेखना, आदि कार्य कभी न करने लाहियें। ऐसे कार्य करने से बहुत पाप बन्य होता है, धर्म खाधव के किये मन्दिर में आये हुए अन्य स्त्री पुरुषों को भी खोभ होता है, खड़: मन्दिर की पवित्रता सुरिचत रखने के लिये वहाँ कोई अनुचित्र बात न करनी चाहिये।

### , हमारा लक्य -

जो स्त्री पुरुष संसार की काशान्ति, न्याकुक्कता, नेद्ना, काक्यान से कूटना चाहते हैं, उनका लस्य वह परमात्मा ही होता है क्योंकि पूर्ण कात्मशुद्धि होकर ही जन्म, मरण, काक्यान, तुःख, क्लेशंद्र हो सकते हैं, कातः कापने ज्ञापको पूर्ण शुद्ध, निर्विकार, वीदराग, परमात्मा बनाना ही बुद्धिमान स्त्री पुरुष का लस्य हो सकता है।

### लक्ष्य प्राप्त करने का साधन-

अपने आत्मा को पूर्ण शुद्ध सुद्ध सि बदानन्द परमारमा बनाने के लिए अपनी दृष्टि बाहर से, यानी संसार की ओर से हटा कर अन्तरंग यानी आत्मा की ओर करनी चाहिये। ऐता करने पर ही शरीर, पुत्र, मित्र, धन आदि से मोह ममदा दूर होती है।

इस कार्य को सिद्ध करने के लिए एक तो चात्मा चौर श्रनात्मा (जद परार्थ, शरीर, घन, मकान चादि) तथा महात्मा, परमात्मा का, कर्म बन्धन करने, मुक्ति होने चादि वाती चा धावश्यक शान होना चाहिये। इस झान के चनुसार व्यव्तीन्त्रोद्धा (विश्वास) श्रटल हो जानी चाहिये। बात्म मद्धा ही सत्यक्कांम कों स्थिर रखने की भूमि है, और आत्मश्रद्धा हो जाने पर उसके जनुरूप ही जातमा को संसार से छुटाने के लिये किया (चरित्र) होन समाबी है।

किन्तु आत्म श्रद्धा को अटल बनाने के लिये बाहरी साधन या आश्रय (अत्रलम्बन-सहारा) होना भी आवश्यक हैं क्योंकि जो मन सदा बाहरी वस्तुओं में भटकता है उसको आत्ममुख (आत्मा की ओर) करने के लिये साधन भी बाहर का ही ठीक रहता है। यह बाहरी माधन है वीतराग परमात्मा की मूर्ति।

### प्रतिमा की प्रावश्यकता-

मन को बाहरी पदार्थों में उत्तम्माने का कार्य स्पर्शन इन्द्रिय अन्य पदार्थों (कस्त्र, मूचण, तेल तथा स्त्री पुरुष के शरीर आदि) को कुकर, रसना इन्द्रिय भोजन-पान आदि का स्वाद लेकर नासिका इन्द्रिय सूंघ कर, नेत्र इन्द्रिय अन्य पदार्थों का रूप रंग देखकर और कान अच्छे स्वर गीत शब्द सुन करके करते हैं। मन भी इन्द्रियों के विषय भोगों में सदा उत्तमा रहता है।

इस उलमाने का काम सब से अधिक नेत्र इन्द्रिय करती है क्योंकि अन्य इन्द्रियों को तो अपनी निषय वस्तु कभी र मिला करती है परन्तु नेत्रों को तो अपने लिये देखने के पदार्थ सदा मिलते रहते हैं। जागते समय तो ऑखें संसार की बाहरी वस्तुओं को देखती हैं किन्तु सो जाने पर भी शारीर के बाहरी नेत्र बन्द रह कर भी जीवके सोते हुए भीतरी नेत्र काम करते हैं जिसके प्रभाव से स्वकृत दोष आदि कार्य हो जाते हैं। उस कारण मन को खुलमाने के स्विप विशेष कप से नेत्र इन्द्रिय को सुलमाना चाहिये। नेत्र जिस तरह जीवित सुन्दर स्त्री पुरुष को देखने के लिये खालावित रहते हैं इसी तरह निर्जाव सुन्दर स्त्री पुरुषों के चित्र मूर्ति बादि देखने के लिये भी आकर्षित (खिंचते) हुआ करते हैं। चलचित्र (सिनेमा) में जड़ छाया चित्र ही दील पड़ते हैं। उस सिनेमा को देखकर ही मन में अनेक सरह की तर्गे उठा करती हैं। कामी स्त्री पुरुष अपनी काम वासना जायत रखने के लिये कामातुर स्त्री पुरुषों के चित्र अपने यहाँ सजा कर रखते हैं, त्यागी विरागी अपने यहाँ साधु महात्माओं के चित्र सजाते हैं, सरकार अपने देश के नेताओं तथा वीरों की मूर्तियां सर्वसाधारण स्थानों पर स्थापित करती है।

वदनुसार मन को अन्तर्मु ल (आत्मा की खोर) करने के लिए शुद्ध बुद्ध परमात्मा की मूर्ति नेत्रों के लिए कार्यकारी है। क्योंकि आत्मा का जो स्वह्म (धीर, वीर, गम्भीर, शान्त, राग-द्रेष रहित, स्वात्म लीन) शास्त्रों में पढ़ा जाता है उसको समकने के लिए वैसी मूर्ति भी तो खाँलों के सामने आनी चाहिए। जैसे कि भूगोल का झान मानचित्र (नकशे) के बिना देले नहीं हुआ करता। हाखी, सिंह आदि की शक्त स्र्रत का झान कराने के लिए तथा सिंह, व पूर्वज स्त्री पुरुषों के चित्र मूर्ति आदि दिखलाने आवश्यक होते हैं। इसी तरह अपने लच्य परमात्मा का झान कराने के लिए परमात्मा की वीतरांग मूर्ति की आवश्यकता है।

वीतराग प्रतिमा को देखकर ही मन में यह भावना जगती है कि अपने आप को बाहरी वस्तुओं के सम्पर्क से अलग रखकर इस भईन्त परमात्मा की मृतिं की तरह शान्त, धीर, निर्भय होने के लिये आत्मा को लीन होना चाहिये। ऐसा हुए विना सांसारिक व्याकुलता दूर न हो सकेगी।

इन कियाओं को करने वाले पुरुष को सप्त व्यसन काभी त्याग कर देना चाहिए। यह सातों व्यसन हमेशा पाप की तरफ लींचने वाले हैं इनके त्याग बिना मनुष्य सब्वे छाहिसा धर्म का अधि-कारी नहीं बन सकता है।

## सातों व्यसनों के त्याग का वर्णन

जूआ खेलना, मांस भच्चए करना, शराब पीना, वेश्या सेवन करना, शिकार खेलना, चोरी करना श्रीर पर स्त्री सेवन करना ये सातों महा पाप 'व्यसन' कहलाते हैं। बुद्धिमान विद्वानों को इन सातों व्यसनों का त्याग श्रवश्य कर देना चाहिये।

### जुग्रा त्याग-

जिस किया में खेलने के पासे बाल कर धन की हार जीत होती है वह सब जूआ कहलाता है अर्थात हार जीत की शर्त लगाकर तास खेलना, शतरंज खेलना, नकी मूठ खेलना आदि सब जूआ कहलाता है। यह जूआ खेलना संशार भर में शिसद है। उसी समय महा अशुभ कर्मों का बंध करने वाला है और समस्त आपित्तियों को उत्पन्न करने वाला है ऐसा समम कर धर्म में प्रेम करने वाले आवकों की इसका त्याग अवश्य कर देना चाहिये। जो लोग इस जूआ में लीन हुए हैं वे सब नष्ट हुए हैं। राजा युधिब्ठिर को इस जूए खेलने के ही कारण अनेक आपित्तयां

उठानी पड़ी थीं। अवा खेलने वालों को अनेक आपत्तियां उठानी पड़ी और अनेक दु:स भोगने पड़े। इन सब चरित्रों को कहने वाली बहुत सी कथाएं हैं। इस ज्या खेलने का फल प्रति दिन सुना जाता है और प्रति दिन देखा जाता है। इस जूबा खेलने से लोग दरिद्र हो जाते हैं। उनके अग उपांग काटे जाते हैं तथा और भी अनेक प्रकार के दुःख उन्हें भोगने पढ़ते हैं। इस जूआ खेलने को एक ही व्यसन नहीं समम्तना चाहिये और न इसे क्रोटा मा व्यसन सममाना चाहिये। किन्तु यह जूत्रा खेलने का व्यसन चोरी श्रादि सब व्यसनों का स्वामी है इसमे किसी प्रकार संदेह नहीं है। इस जूआ खेलने के त्यागरूप अत के कितने ही अति-चार हैं जो कि जूबा खेलने के ही समान हैं। इस लिएसम्यम्दर्शन के मार्ग में लगे हुए तीत्र बुद्धि आवकों को इन अतिचारों का त्याग भी अवश्य कर देना चाहिये। जैसे अपने अपने ज्यापार के कार्यों के सिवाय कोई भी दो पुरुष परस्पर एक दूसरे की ईर्घ्या से किसी भी कार्य में एक दूसरे की जीतना चाहते हों तो उन दोनों के द्वारा उस कार्यका करना भी जूवा खेलने का अतिचार कहलाता है। ज्यापारी लोग जो एक दूसरे से बढ़-चढ़कर ज्यापार करना चाहते हैं वा करते हैं वह तो अतिचार नहीं है परन्तु व्यापार को छोड़कर अन्य किसी भी काम में दार-जीव की इच्छा रखकर परस्पर की ईर्घ्या से उस काम को करना जुआ स्तेलने का श्रविचार है। जैसे—मैं यहाँ से इस स्थान में दौ इना प्रारम्भ करता हूं तृभी मेरे साथ दौड़ लगा। हम दोनों में से जो मैं आगे निरुत जाऊँगातो तुमासे अपनी यह इच्छा पूरी कर लूँगा। तुम से इतने राये ते लूंगा या यह पदार्थ ते लूंगा, इसी प्रकार

यदि तू आगे निकल जायगा तो मैं तुमे इतने रुपये दूंगा या यह पदार्थ दे दूंगा। इस प्रकार की शर्त लगाकर दौड़ना या और कोई ऐसा दी काम करना जुआ का अतिचार है।

#### मांस त्याग-

अब आगो मांस खाने से क्या फन मिजता है उसको बत-लाते हैं सो सुनो। सिद्धान्त शास्त्रों से यह बात सिद्ध है कि मास का एक झंशमात्र भी भन्नण करने से समस्त जीवों के भाव सब श्रोर से संक्लेश रूप हो जाते हैं। मांस भन्नण करने वालों के परिणाम सदा कर जीर संक्लेशरूप रहते हैं उनके परिणामों में स्वाभाविक करता आ ही जाती है और फिर वे हिंसा, मूठ, चोरी आदि पापों के करने में जरा भी सकोच नहीं करते हैं। कूर श्रीर संक्लेश परिणाम होने के कारण उन परिणामों में फिर ब्रव धारण करने योग्य कामलता कभी नहीं रह सकती तथा उन परिणामीं में तीव्र कर्महर शक्ति के बनने का उल्लंघन कभी नहीं होता है। मांस भक्तण करने वाला त्रत कभी धारण नहीं कर सकता क्योंकि उसके परिणाम कभी कोमल व दयाहर हो ही नहीं सकते। मांस मक्ता करने से परिणामों में सदा करता बना रहती है । तथा उदयरूप और कठोर परिगाम होने से उसके सदा तीव कमीं का वंध होता रहता है। इसलिये श्रावकों को मास त्याग के सब दोष छोड़ देने चाहियें। कदाचित यहाँ पर कोई यह शंका करे कि मांस में ऐसी क्या बात है जो उसके भच्छा करने से परिणामों में सदा संक्लेशता बनी रहती है ? सो इसका उत्तर यह है कि प्रत्येक पदार्थ की शक्तियां अचित्रव हैं और वे अनादिकाल से चली आ

रही हैं और अनन्तकाल तक बराबर बनी रहेगी । इसमें किसी भी कुतर्की को किसी प्रकार का कुतर्क नहीं करना चाहिये क्योंकि जो जिसका स्वभाव है उसमें किसी का तर्क चल नहीं सकता। जिस प्रकार गिलोय कड़वी होती है घयवा ईस्त मीठी होती है। इसमे किसी का तर्क चल नहीं सकता कि ईस्व मीठी ही क्यों होती है, गिलोय कड़वी क्यों होती है। इस क्यों का ससार में कोई उत्तर नहीं है क्योंकि गिलोय का कड़वा होना श्रीर ईस का मीठा होना उसका स्वभाव है। जो जिसका स्वभाव है उसमें किसी का कोई तर्क नहीं चल सकता। इसी प्रकार मांस का ऐसा ही स्वभाव है अथवा मास भक्तगा करने वालों का ऐसा स्वभाव हो ही जाता है। अथवा जिस प्रकार चुम्बक पत्थर और सूई दोनों अलग र पदार्थ हैं परन्तु दोनों के मिलने से एक ऐसी विभाव रूप राक्ति उत्पन्न हो जाती है जिससे कि चुम्बक पत्थर सूई को अपनी और सीच लेता है अथवा सूई चुम्बक पत्थर की क्रोर खिचकर चली जाती है। उसी प्रकार जीव अलग पदार्थ है श्रीर मांस श्रतग पदार्थ है परन्तु जीव में एक वैभाविक नाम की ऐसी शक्ति है जो उस जीव के साथ मांस का संयोग होने पर (मांस भक्त्या कर लेने पर) तौन्न बंध का कारण होती है। कदा-चित् यहाँ पर कोई यह शंका करे कि शुभ अशुभ बंध करने वाले परिग्राम जीव के ही होते हैं उसमें बाह्य वस्तु कोई कारण नहीं है। बाह्य पदार्थ तो अर्किचित्कर हैं वे कुछ नहीं कर सकते, इस का भी अभिप्राय यह है कि मांस के मक्षण करने से जीव के परिगाम में कोई श्रंतर नहीं पदना चाहिये। मांस तो बाह्य पदार्थ है और बाह्य पदार्थ जीव के परिएामों में कारण नहीं होना चाहिये परन्तु यह शंका करना ठीक नहीं है। क्योंकि धतूरा आदि ला

लेने से जीव की इन्द्रियों में विकार हो ही जाता है। जिस प्रकार धत्रा बाह्य पदार्थ है उसके खा लेने से इन्द्रियों में विकार हो ही जाता है यह बात प्रत्यन्न दिखाई पड़ती है उसी प्रकार मांस भन्नण करने से जीव के परिणामों में तीव बंघ करने योग्य करता आ ही जाती है। लिखा भी है-गुए होषों के उत्पन्न होने में जो बाह्य पदार्थ निमित्त कारण पड़ते हैं वे अभ्यन्तर मूल कारण के होने से ही निमित्त कारण होते हैं अर्थात अभ्यन्तर कारण मुख्य कारण है और वाह्य पदार्थ गीए कारए है। तथा कहीं कहीं पर केवल अन्तरंग कारण से ही कार्य सिद्धि हो जाती है। श्रवएव आत्मा जो आत्मा में लीन होती है उसका कारण केवल अन्तरंग कारण हैं। उसके लिए बाह्य कारण की आवश्यकता नहीं पड़ती। इस प्रकार मांस भन्नण करने से इस जीव के परिणाम संक्लेशरूप अवश्य होते है तथा सक्लेश परिशाम होने से असाता वेदनीय का बंध होता है। असाता वेद-नीय का बंध होने से संसार में परिश्रमण होता है श्रीर संसार मे परिश्रमण होने से दुःख उत्पन्न होता है। इस प्रकार मास अन्तरण करना अनन्त काल तक अनन्त दुःलों का कारण है।

इस प्रकार ऊपर जो कुछ मांस भन्नगा के दोष बतलाये हैं अनको जानकर छोर उन पर बार २ अद्धान कर धर्म का स्वरूप जानने वाले अनेक श्रावकों को उन अतिचारों का स्याग अवस्य कर देना चाहिये।

#### मद्यत्याग---

श्रव श्रागे जिसने मद्य का त्याग कर दिया उसके लिये उसके श्रतिचार छोड़ने का उपदेश देते हैं। जिस प्रकार सुवर्ण की कालिसा हटा देने से सुवर्ण शुद्ध हो जाता है उसी प्रकार मद्य

के अतिचारों का त्याग कर देने से श्रावक अत्यन्त शुद्ध होजाता है। जिन श्राल्पज्ञानी जीवों के इन्द्रिय जन्य ज्ञान है वे जीव मद्यपान करने से उन्मत्त रूप हो जाते हैं अर्थात् मद्यपान (नशीली चीजों का खाना पीना ) इन्द्रियों को धारण करेने वाले. संसारी जीवों को उन्मत्तता का कारण है इसीबिये वह मद्य कहनाता है। तथा मद्यपान करने से झानावरण, दर्शनावरण आदि श्रशुभ कर्मी का बंध होता है इसलिये वह पाप का कारण है। भाग, श्रहिफेन (नागफेन), घतूरा, स्वसंखस के दाने आदि ( चर्स गांजा ) जो जो पदार्थ नशो उत्पन्न करने वाले हैं वे सब मच के समान ही कहे जाते हैं। ये सब पदार्थ तथा इनके समान और ऐसे पदार्थ को कि मदा के समान नशा उत्पन्न करने वाले हैं वे सब पदार्थ अपने आत्मा का कल्यागा करने के लिये बृद्धिमान् गृहस्थ को छं।इ देने चाहियें। भंग, धत्रा, चर्स, गाजा आदि नशीले पदार्थी का सेवन करना मद्य त्याग के अतिचार हैं। श्रावकों को इनका त्याग अवश्य कर देना चाहिये। इस मद्य के संवन करने से तथा भाग, धतुरा, खसखम आदि मद्य त्याग के अतिवार रूप नशीले पदार्थी के सेवन करने से पहले तो बुद्धि अष्ट होजाती है फिर मिध्याज्ञान होता है, माता बहिन आदि को भी खी समझने लगता है। तथा इस प्रकार का मिच्याझान होने से फिर रागादिक उत्पन्न होते हैं, रागादिक उत्पन्न होने से फिर व्यभिचार सेवन, अभद्य भन्नग् वा अन्य अन्याय सप क्रियाएं उत्पन्न होने लगती हैं तथा व्यभिचार सेवन वा अभन्य भन्नण करने से इस संसार का जन्ममरण रूप परिश्रमण बढ़ता है और जन्म मरस रूप परिश्रमस बढ़ने से इस जीव को सहा संक्लेश वा दुःख जलका होते रहते हैं। इसक्रिये नशीली सव

चीजों का स्थाग कर देना ही इस जीव के लिये कल्याएकारी भीर मुख देने वाला है।

बेक्या का त्याग--जो श्री केवल धन के लिये पुरुष का सेवन करती है उसको बेश्या कहते हैं ऐसी वेश्याएं संसार में प्रसिद्ध हैं। उन वेश्याश्रो को दारिका, दासी, वेश्या वा नगरना-यिका आदि नामों से पुकारते हैं। जो मनुष्य अपने आसम कल्याण के लिये प्रयत्न करना चाहते हैं और मद्य मांस आदि के समस्त दोषों को त्याग कर देना चाहते है उनको इस वेश्या सेवन का त्याग अवश्य कर देना चाहिए। ऐसे पुरुषों के लिये पूर्णरूप से वेश्या मेवन का त्याग कर देना ही कल्याएकारी है। वेश्या सेवन करने से न तो मद्य मास के दोष दूर हो सकते हैं और न आत्मा का कल्याए। हो सकता है। इस लिए इन दोनों की इच्छा करने बालो को वेश्या सेवन का त्याग अवश्य कर देना चाहिये। वेश्या सेवन करने से अनेक दोष उत्पन्न होते हैं तथा मनुष्यों को नरका-दिक दुर्गवियों में पड़ना पड़ता है यदि इन परलोक के दु:स्तो की उपेचा भी करें तो जिन का इदय वेश्या सेवन में लीन हो रहा है उनको इस जन्म में ही निरस्य से नरक की अनेक यातनाएँ व अनेक दुःख भोगने पढ़ते हैं। उनके ब्रिये यह ब्रोक ही यह जन्म ही नरक वन जाता है। लिखा भी है-

या खादन्ति पलं पिवन्ति च सुरां जल्पन्ति मिथ्यावचः, स्निह्यन्ति द्रविग्णार्थमेव विद्यय्त्यर्थप्रतिष्ठा क्षतिम् । नीचानामपि दूरवक्रमनसः पापात्मिका कुर्वते, लालापानमहर्निशं न नरकं थेश्यां विहायापरम् ॥ १ ॥ रजकशिलासहशोभिः कुक्कुरकर्परसमानचरिताभिः । वेश्यामियदि संगः कृतमिव परलोक वार्ताभिः ॥ २ ॥

यह पापिनी बेश्या मांस खाती है, शराब पीती है, मूठ बोलती है, केवल धन के लिए प्रेम करती है अपने धन और प्रतिष्ठा का नाश करती है श्रीर कुटिल मन से वा बिना मन के नीच लोगों की लार को भी रात दिन चाटती रहती है इसलिए कहना चाहिये कि वेश्या को छोड कर संसार में और कोई नरक नहीं है। वेश्या ही घोर नरक है। यह वेश्या धोबी की शिला के समान है ऋथीत् जिस प्रकार धोबी की शिला पर ऊंच नीच अनेक घरों के बुरे से बुरे मेल जाकर बहते हैं उसी प्रकार वेश्या के शरीर पर भी ऊंच नीच अनेक पुरुषों के घृणित से घृणित और अत्यन्त निन्दनीय ऐसे वीर्य वा लार आदि मल आकर बहते हैं अथवा जिस प्रकार धोबी भी शिला बरे से बुरे मल-मूत्र ब्रादि के संसर्ग से स्वर्श करने योग्य नहीं रहती उसी प्रकार निन्दनीय और अपवित्र मलों के संसर्ग से वेश्या भी स्पर्श करने योग्य नहीं होती। इस प्रकार से भी वह वेश्या धोबी की शिला के समान है। इसके सिवाय वह वेश्या कुत्ते के मुंह में लगे हुए हड़ी के खप्पर के समान श्राचरण करती रहती है अर्थात् जिस प्रकार उस खप्पर को चवाने वाला कुत्ता उस सप्पर को चवाता है और उसके चवाने से जो मुंह के भीतरी गलपटों से रुघिर की धारा बहती है उसको वह कुता समकता है यह मीठी २ रुघिर की घारा इस खप्पर से ही निकली है उसी प्रकार वेश्या सेवन करने वाला अपने धन की हानि करता है अपने शरीर की हानि करता है और फिर भी वह वेश्या के सेवन करने से जानन्द मानता है। इस प्रकार जो कुत्ते के मुंह से लगा हुआ लप्पर काम करता है वही काम वेश्वा करती है, इसलिए

वेश्या कुत्ते के मु ह से लगे हुए खप्पर के समान समभनी चाहिये। ऐसी वेश्या के साथ जो पुरुष समागम करते हैं वे साथ ही साथ परलोक की बातचीत भी अवश्य कर लेते हैं। ऐसी वेश्या का सेवन करने वाले पुरुष अवश्य ही नरक जाते है इसमें किसी प्रकार का संदेह नहीं है । जैसे अत्यन्त प्रसिद्ध सेठ चारुदत्त ने इस वेश्या सेवन से ही अनेक प्रकार के दुःख सहे थे। इस संसार में वेश्याएं अपनी वेश्यावृत्ति से जितने पाप उत्पन्न करती हैं उन सब को किव भी नहीं कह सकते फिर भला वीरों की तो बात ही क्या है। वेश्या सेवन करने से मनुष्यो को इसी जन्म में गर्मी उपदंश आदि अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं यदि उनको न भी गिना जाय तो भी यह मनुष्य उस वेश्या सेवन के महापाप से अनेक जन्मों तक नरका-दिक दुर्गतियों के परिश्रमण से उत्पन्न होने वाले अत्यन्त घोर दुःख सहता रहता है। वेश्या सेवन करने वाला जन्म जन्म तक नरकादि दुर्गतियों के दु.ख सहता रहता है उसकी यही एक दु.ख भोगना पद्ता है यह बात नहीं कहनी चाहिये। क्योंकि ऐसा कहने से वेश्या सेवन में थोड़ा दोष सिद्ध होता है। परन्तु वेश्या सेवन करना सबसे बड़ा महादोष है। जुन्ना खेलने के व्यसन में जीन होने का कारण यह वेश्या सेवन ही है और धर्म का नाश करने वाला यह वेश्या सेवन ही है। वेश्या सेवन के दोषों को जान लेना अत्यन्त सुगम दै इसी जिये प्रन्थकार ने इसके दोष विस्तार के साथ वर्रान नहीं किये हैं। इसके सिवाय इस वेश्या सेवन के दोष बालगोपाल तक सब लोगों में प्रसिद्ध हैं इसीलिये व्यर्थ ही अधिक कहने से कोई लाभ नहीं है। इस वेश्या सेवन के त्याग रूप चतुर्थ ब्रह्मचर्यागुव्रत को धारण करने वाले पुरुषों के लिये इस वेश्या सेवन के त्याग में भी कितने ही श्रितचार लगते हैं जिनको हम समयानुसार बद्धाचर्यागुन्नत का वर्णन करते समय वर्णन करेंगे। इस प्रकार इन्द्रियों के द्वारा प्रत्यच्च दिखाई देने वाले दोषों का वर्णन कर अत्यन्त सच्चेप से वेश्या सेवन के त्याग का वर्णन किया। अत्र आगे शिकार खेलने का त्याग करना भी श्रत्यन्त प्रशसनीय है इसलिए उसका वर्णन करते हैं।।१३=।।

#### शिकार---

मौज शौक व मांस मज्ञण के उद्देश्य से वेचारे निरपरावी, भयभीत वनवासी मृगादि पशु व पिच्यों को मारना शिकार कहलाता है। संसार में जैसे मानवों को जीने का हक है वैसे ही पशु पिच्यों को भी जीने का हक है जैमा कष्ट या व्याकुलता मनुष्य को अपने मारने वाले से होती है, वैसी ही व्याकुलता पशु पिच्यों को भी होती है ऐसा सममते हुए भी शिकार खेलना अति निर्द्यता है।

रिशकार ऐसा बुरा व्यसन है कि इसका चसका पड़ जाने पर इसका क्वना कठिन हो जाता है। बहुत बार इसका व्यसनी स्वयं भी संकट में पड़ जाता है। इसकिये इस लोक निद्य कार्य को छोड़ क्रार्टिसामयी बुक्ति को अपना कर जीवन को सार्थक बनाना चाहिये।

### चोरी-

रस्ती हुई, भूली हुई, गिरी हुई, पर वस्तु को उसके स्वामी की आज्ञा विना ते लेना चोरी है। चोरी करने में आसक्त हो जाना चोरी व्यसन कहलाता है। जिनको इस व्यसन की लत पड़ जाती है, वे राजदंब भोगते हुए भी खपनी आदत को छोट नहीं पाते। इसके व्यसनी के पास चाहे जितना धन हो, वह महान् आपदाओं को भोगता हुआ भी इसमे रत हुआ मानव इस व्यसन को छोड नहीं सकता है। इसके व्यसनी मनुष्य का समाज में कोई विश्वास नहीं करता, श्रीर उसकी इज्जत, श्रावरू, धर्म, कर्म, सब नष्ट हो जाते हैं। श्रीर परलोक मे भी छुगति को प्राप्त होता है।

### पर नारी सेवन

देव, गुरु, शास्त्र वं पंचो की साल्ली पूर्वक प्रहण की हुई स्त्री के सिवाय पर-स्त्री सेवन मे आशक्त होना पर-स्त्री सेवन व्यसन कहलाता है। विलासिता के वश होकर ऐसा करने से धर्म-धन और भीर्ति का तो विनाश होता ही है वरन् इसका रहस्य खल जाने पर उस व्यक्ति को सब घृगा की दृष्टि से देखने लग जाते हैं श्रीर उसका कोई विश्वास नहीं करता। यदि उसकी स्त्री को यह भेद मालूम हो जाता है तो उसका सुमधुर गृह जीवन ब्रशान्ति व गृह कलहे ना घर बन जाता है। जब कोई पुरुष किसी की स्त्री या बहन बेटी की तरफ कुटिष्ट से देखता, हॅसता तथा कुचेष्टा करता है तो उसके चित्त में इतना श्रमहा दुःख या कोघ उत्पन्न होता है कि वह दोषी के मारने-मरने को तैयार हो जाता है। इस प्रकार के सैंकड़ों समाचार प्रायः पत्रों में आते रहते हैं। इसके अतिरिक्त सोजाक, उपदंश आदि रोग भी साथ में लग जाते हैं अनेक आपदाओं के उत्पादक इस पर-स्त्री व्यसन को छोड़ देना चाहिये। इस लोक में ये सप्तव्यसन संसार परि-भ्रमण के कारण, पाप के बीज, भनगुणों की खान, भन्याय की मुर्ति तथा लोक परलोक को बिगाइने वाले है। इसलिए इनको बोड देना चाहिये।

# सेवाधर्म अहिंसा का अंग है

अहिंसा के दो भाग हैं-एक तो प्राणियों के प्राणों की हानि नहीं करना। दूसरे उनके प्राणीं की रचा करना या उनके जीवन निर्वाह में व उनकी उन्नति में अपनी शक्तियों से सहायक होना । इस दूसरे काम के लिये सेवा बुद्धि की जरूरत है। धर्म उसे ही कहते हैं जिससे उत्तम आत्मीक भीतरो सुख मिले। जितना जितना मोह का त्याग होगा सञ्चा सुल भीतर से फजकेगा। जब किसी बात की कामना नहीं करके सेवा की जाती है, कोई लोभ या मान नहीं पोषा जाता है, केवल विश्व प्रेम या करुगा-भाव से प्रेरित होकर दूसरों का कष्ट निवारण किया जाता है या उनके लिये अपने माने हुए धन-धान्यादि पदार्थ से मोह त्यागा जाता है तब यकायक भीतरी सुख मलक बाता है, बिना चाहते हुए भी सुख - स्वाद आता है। इसिलये निःस्वार्थ या निष्काम सेवा को धर्म कहते हैं। मानव विवेकी होता है, सच्चे सुख का प्राहक होता है, तब हर एक मानव को निःस्वार्थ सेवाधर्म पालना ही चाहिये। मानव सब प्रकार के प्राणियों में श्रेष्ठ है, बड़ा है। बड़े का कर्त्तव्य है कि वह सबकी सेवा करे। जो सेवा करता है वह बड़ा माना जाता है। सूर्य के आताप से जगत भर का साभ पहुँचता है, वह बढ़ा माना जाता है। जगत में उनकी पूजा व मान्यता होती है, जो परहित में कष्ट सहते हैं व दूसरों का उपकार करते हैं।

सेवाधर्म या परोपकार का पाठ किन्हीं बृत्तों से तथा नदी-सरोवरों से सीखना चाहिये। बृत्तों में अझ फलादि फलते हैं वे स्वयं उत्योग नहीं करते हैं, वे दूसरों को ही दे देते हैं। बृत्त में एक ही फल यचेगा जो भी बहु हैने वाले को रोवेगा नहीं। निद्याँ व सरोवरों का पानी बिना रोक टोक खेती के व पीने के काम में जाता है। मानव, पशु, पत्ती, मच्छ सब काम में जेते हैं, किसी को रुकावट नहीं है। चुल्लू भर पानी भी यदि किसी तालाब में वाकी है तो भी किसी पत्ती को पीने से मना नहीं करता है। यही च्दारता मानवों को सीखनी चाहिये। 'परोप-काराय सतां विभूतयः' सज्जनों की सम्पदा परोपकार के लिये होती है। धनवानों को सीखना चाहिये कि धन गरीबों से ही जमा किया जाता है तब धन को गरीबों के उपकार में खर्च करना चाहिये, यही धन की शोभा है। हरएक मानव को अहिंसा धर्म पर विश्वास रखते हुए परोपकार करना चाहिये। जैनसिद्धान्त में चार दान बताए है—

## (१) म्राहार दान-

भूखों की जुधा मेटने को योग्य अन्नादि प्रदान करना चाहिये।

## (२) श्रोषधि दान---

रोगों के दूर करने के लिये शुद्ध श्रीषियाँ यांटनी चाहियें।

### (३) ग्रभय दान--

प्राणियों के प्राणों की रक्षा करनी चाहिये। सब जीव भयवान् हैं कि कोई हमारे प्राण न लेवे, तब उनको निर्भय कर देना चाहिये।

## (४) विद्यादान--

श्लान का प्रचार करना चाहिये।

चारों दानों के प्रवाद के लिये जनाबातय, जीवधालय, ज्ञस्पताल, धर्मशाता, विद्याशाला, काले न, यूनीवर्सिटी, महाचर्या-श्रम, महिला विद्यालय, कन्याशाला आदि सस्याओं को खोलना चाहिये। इन दानों से जगत् के प्राणियों की औवश्यकताएं पूरी होंगी।

मानवों के लिये सेवा के चेत्र बहुत हैं। कुछ यहाँ गिनाए जाते हैं—

## (१) आत्मा की सेवा--

आत्मा में इ.न. आत्मवत व शान्ति बढ़ाकर इसे मजब्त व सहनशील बनाना चाहिये। जिनकी आत्मा बलवान होती है, जो कष्टों को शान्ति से सहन कर सकते हैं वे ही परापकार निर्भय होकर व खूब आपत्ति सहकर कर भी सकते हैं। आत्मा वो उच बनाना जरूरी है। यही वह इनन है जिससे परोपकार की गाड़ी चलाई जाती है। आत्मवल बढ़ाने के लिये हर एक मानव की जैसा हम पहले बता चुके हैं आतमा का ध्यान करना चाहिये। यह आतमा स्त्रभाव से परमात्मा है, ज्ञान स्त्रह्म है, परमशान्त है, परमानन्दमय है। श्रात्मीक व्यायाम से भात्मा बलवान होता है। सवेरे शाम आत्मध्यान करे, परमात्मा की भक्ति, शास्त्र पढ़ना, सत्सगति भी अत्मा के बल की बढ़ाते हैं। हमारा बर्तन अहिंसा के तत्व पर न्याययुक्त होना चाहिये। दूसरे को उगने का विचार न करना चाहिये। व्यवहार सत्य व ईमानदारी का होना चाहिये। हमें पांच इन्द्रियों का दाम न होकर उनकी वश में रखना चाहिये व उनको न्यायवध पर चलाना चाहिये व क्रोध. मान, माया, लोभ को जीतना चाहिये। अपने सदाचार से भावों

कों ऊँचा बनाना चाहिये। हमको सात व्यसनों से या बुरी आहतों से बचना चाहिये। वे सात ये हैं। (१) जूबा खंलना, (२) मांस खाना, (३) मदिरा पोना, (४) चारी करना, (४) शिकार खेलना, (६) वेश्या भोग, (७) परश्री भोग।

न्याय से धन कमाना व श्रामदनी के भीतर खर्च रखना चाहिये। कर्जदार कभी न होना चाहिये। नामवरी के लिये अपने को जुटाना न चाहिये। श्रितंसा व सत्य मित्रों के साथ वर्तना चाहिये, कष्ट पडने पर श्रात्मा को श्रजर श्रमर समस् कर साहसी व धैर्यवान रहना चाहिये। जो श्रात्मा के श्रद्धावान व चारित्रवान हैं वे ही सच्चे विश्वप्रेमी होते हैं। वे श्रात्मा के समान दूसरों की श्रात्माओं को भी समस्ते हैं। कोई दूसरों को कष्ट देना श्राप को ही कष्ट पहुँ चाना समस्ते हैं। निरतर श्रात्मध्यान व स्वाध्याय व पूजा भक्ति से श्रात्मा की सेवा करनी योग्य है।

### शरीर की सेवा--

जिस शरीर के आश्रय आतमा रहना है उस शरीर की तंदुक्त, काम करने में तैयार बनाए रखना जहरी है। रोगी शरीर में रहने वाला सेवा धर्म नहीं बना सकता है। शरीर का स्वास्थ्ययुक्त बनाने के लिये तीन बातों की जहरत है—

## (१) शुद्ध खान-पान-

हवा—हमें काजी हवा लेनी चाहिये। जहां हम बैठें व सोएं व सैर करें वहां हवा गंदी न होनी चाहिये। घर में व चारों तरफ सफाई की जरूरत है, मलमूत्र की दुर्गन्ध न आनी चाहिए। पानी छानकर देखकर धीना चाहिए। गंदगी का संदेह हो तो पानी श्रीटा कर पीना चाहिए। भोजन ताजा शाक, अन्न फल घी दूध का करना च।हिए। मात्रा से कम खाना चाहिए। तब भोजन पेट की जठराग्नि में भले प्रकार पक सकेगा। •

हमें शराब, मांस व बासी भोजन न खाना चाहिए। भूख लगने पर खाना चाहिए। भूख न लगे तो एक दफे ही खाना चाहिए।

## (२) व्यायाम---

व्यायाम का अभ्यास राज करना चाहिए। कसरत करने से शरीर दृढ़ होता है। नाना प्रकार के दृएड बैठक कुश्ती तलवारादि के खल मानव के शरीर का उत्साहवान बनाते हैं। व्यायाम से शरीर का मल दूर होता है। ताजी हवा शरीर में प्रवेश करती है। काम पड़ने पर अपनी व पर की रज्ञा कर सकता है।

## (३) ब्रह्मचर्य--

वीर्य रचा करना, काम विकारों से बचना शरीर का परम रच्छ है। वीर्य शरीर का राजा है, भोजन का सार है, जो तीस दिन में तैयार होता है। वीर्य के आधार पर ही हाथ परा भुजा में शक्ति होती है। विद्यार्थियों को बीस वर्ष तक विवाह न करकर पूर्ण बहाचर्य पालन करना चाहिए, तब तक विवाह न करना चाहिए। स्त्रियों को १६ वर्ष तक कीमार्थन्नत पालन करना चाहिए। विवाहिता होने पर पुरुष व स्त्री को परस्पर संतोष रखना चाहिए। पर पुरुष व पर स्त्री की वांछा न करनी चाहिए। जैसे बीज की किसान अपने ही खेत में फसल पर बोता है, उसे न तो दूसरों के खेत में बोता है और न मोरिया में फेंक्ता है, इस तरह गृहस्थ को चाहिए कि अपने वीर्य को अपनी हा स्त्री में सन्तान के लिये काम में ले, उसका उपयोग पर स्त्रियों में व वेश्या आदि में स करना चाहिये। अहाचर्य के बिना शरीर मजबूत फुरतीला नहीं बनेगा।

इन तीन बातों की सम्हाल करके शरीर को निरोगी, बलवान, निरालसी रखना शरीर की सेवा है।

## (३) भ्रपनी स्त्री की सेवा--

गृहस्थ पित की धर्मपित परम मित्रा होती है। इसे मित्र के समान देखना चाहिए, दासी नहीं समम्मनी चाहिए। स्त्री यदि पढ़ी-लिखी न हो, धर्मशास्त्र, जीवन-चिर्त्र, समाचार पत्र न बांच सकती हो तथा उसके विचार केवल गहने कपड़ा में ही अटके रहें— वह धर्म सेवा, जाति सेवा, देश सेवा के योग्य न हो तब पित का परम कतेव्य है कि इसे राज शिला हे। पढ़ना लिखना सिखा कर उत्तम २ पुस्तक पढ़ने को दे, उसे सची सेविका बना दे। वह बच्चे की माता है। यदि माता को योग्य बना देंगे—सुशिलिता, धर्मात्मा, परोपकारिणी बना देंगे तो उसे एक गुरानी तैयार कर हेंगे, उसके गोद मे पले बच्चे छोटी वय में बड़ी २ बातें सीख जायेंगे। जो शिला का असर बालपन मे हो जाता है वह जनमभर रहता है। कहा है 'Mothers are builders of nation' साताएं कौम की बनाने वाली हैं। अपनी स्त्री को योग्य गृहिणी व माता बना देना स्त्री सेवा है।

(४) पुत्र पुत्री सेवा--

हातान को जन्म देना सुगम है परन्तु संतान को योग्य व शिक्षित बनाना दुर्लभ है। कन्याओं को व पुत्रों को दोनों को सार्मिक व लौकिक उपयोगी शिक्षाओं से विभूषित करना चाहिए। वे अवोध हैं, अपना हित अहित नहीं समस्स्ते हैं, उनको विद्यान सम्पन्न, बन्नवान, मिष्ठ हिंतमित सत्यभाषी, सुविचारशील मन वाले आत्मझानी बनाना जरूरी है, उनको परीपकारी बनाना आवश्यक है। जब लड़की १४, १४, १६ वर्ष की है। जाय व पुत्र २० वर्ष का हो आवे तब उनके विवाह की चिन्ता करनी चाहिए। विवाह होने तक पुत्र पुत्री को अखंड ब्रह्मचर्च पालमा चाहिए। पुत्री के विवाह में यह सम्हाल रखने की जरूरत है कि इसका जीवन कभी दु:खमय न हो जावे। योग्ध वर तलाश करना चाहिए। वृद्ध व अनमेल पुरुष से न विवाहना चाहिए, कन्या से वर दुगने से अधिक बड़ा न होना चाहिए, रुपया लेकर अयोग्य पुरुष को विवाहना ठीक नहीं है, न पुरुष को कन्या वाले से दहेज का ठहराव करना चाहिये। कन्या का योग्य लाभ तब ही होगा जब बधू के शरीर व गुर्खों पर ध्यान दिया जायगा। विवाह भी साद गीं से थोड़े लर्च में करना चाहिये, श्रिधिक रुपया सतानों के पढ़ाने में लगाना चाहिए। पुत्र का विवाइ करने से पहले यह भले प्रकार जान लेना चाहिए कि यह पुत्र अपने खर्च लायक आमदनी कर सकता है या नहीं । उसको कोई काम देना चाहिए । जैसे वैश्य पुत्र को कुछ माल विक्रय के लिये व माल खरीदने के लिये भेजना चाहिये, यदि वह लाभ करके आवे तो निश्चय करना चाहिये कि यह अपने कुटुम्ब को पाल सकेगा तब पुत्र का विवाह करना चाहिये। यदि कोई पुत्र विशेष विद्या पढ़ना चाहता हो व महाचर्य पास सके तो उसका विचा पढ़ने तक विवाह न करना चाहिके। करी वर्ताव किसी विद्यामेमकारिसी कन्या से करना चाहिये। सदि कोई पुक्त व पुत्री वैसामा व सेवा धर्म से प्रेरित होकर जन्म पर्मंत महानर्य पासना नाहें हो काको इस कार्श जीवन विसासे में बाधा न बालका समिये। प्रमोजन यह है कि माता विवा को उनके बालकों से मोह न करके उनकी आतमा से प्रेम करके उनकी सकदा हित जिससे हो वैसा उषाय करना चाहिये। उनको स्त्री रत्न व पुरुष रत्न बना देना चाहिए। यही अपनी सतानों के साथ सक्वी सेवा है।

## (५) कुटुम्ब या सम्बन्धी सेवा---

हर एक मानव के कुटुम्ब में भाई, बहन, भौजाई व उनकी सन्तानें होती है व दूसरे मामा, फूफा आदि सम्बन्धी रिश्तेदार होते हैं। माता व पिता के पन्न से अनेक सम्बन्धी होते हैं इनकी भी सेवा करनी चाहिये। जिनको आजीविका न चलती हो उनकी रोजी लगा देनी चाहिये, बीमार हो तो दवा दूध या घी का प्रबन्ध कर देना चाहिये। लड़के लड़कियों की शिन्ना में मदद देनी चाहिये। बिधवा, वृद्ध, अनाथों को आवश्यक सामग्री पहुंचानी चाहिये। कोई यह न कहे कि इनके फला रिश्तेदार हैं, यह महान् दुःखी है। बन्धुपना तब ही सफल है जब हम उनके कहों में काम आवें उनके लिये तन, मन, धन अपरेण करें।

## (६) कौमी या जाति या समाज सेवा--

हर एक मानव किसी न किसी जाति से या समाज से या कौम से अपना सम्बन्ध रखता है। वह उसकी अपनी कौम, जाति या समाज हो जाती है। अपनी कौम को या समाज को उन्नति पर लाना और उसकी अवनति मिटाना समाज सेवा Social Service है। कौम के लिये हर कोई लडका लड़की धार्मिक व लौकिक शिक्षा से विभूषित होजावे इसलिये कियों व पुरुषों के लिये अनेक संस्थाएँ खोलनी चाहियें। इसके लिये धनवानों को धन देना चाहिये, विद्वानों को अवैतनिक या कम

बेतन लेकर पढ़ाने का काम करणा चाहिये। ज्यापारिक ष श्रीचोगिक शिचा का प्रचार करना चाहिये। जन्दुरुस्ती के लिखे न्यायामशालाएँ या अखाड़े खोलने चाहियें। मासिक व पाचिक सभा करके उत्तम २ उपदेशों से समाज को जागृत करना चाहिये। रोग निवारणार्थ कौमी श्रीषधालय खोलना चाहिये। स्वदेशी वस्तुश्रों का प्रचार करना चाहिये। जन्म से मरण तक के खर्चों का ऐसा कम कर देना चाहिये कि एक २४) मासिक कम्झाने वाला एक मास की श्रामद्नी से निर्वाद कर सके। भारहूप सामाजिक खर्च हटा देना चाहिए। मरण के होने पर जाति जीमन की प्रथा मिटानी चाहिए। कन्या व वरविक्रय, बाल-विवाद, श्रमसेल विवाद राकने चाहियें। समाज मे एकता स्थापन करके संगठन बनाना चाहिये। श्रपनी २ कौम की तरकी करना देश की तरको है। देश कौमों का समृद्द है।

शिचा, स्वास्थ्य, उद्योग, परिमित व्यय, कुरीति निवारण व व्यापार की वृद्धि से कीम चमक जाती है, कौम को गरीबी स दूर रखना चाहिये, परस्पर एक दूसरे की मदद करनी चाहिये, कौमी सेवा बड़ी सेवा है।

## (७) ग्राम या नगर सेवा--

जिस प्राम या नगर में जो रहता है वह उसका मातृष्राम या मातृनगर होजाता है। तब सर्व प्राम वालों से या नागरिकों से प्रेम रखना चाहिये व प्राम व नगर के निवासियों की उन्नति करनी चाहिये। स्वच्छता का पचार करना, स्वास्थ्य के नियमों का फैलाना बड़ा जरूरी है जिससे वहाँ रोग न फैले। याम ब नगर-निवासियों को सबको अनिवार्य प्राथमिक शिहा अवस्थ देनी चाहिये जिससे उनको लिखना पढ़ना आजावे। उक्त शिह्म

के लिये स्थानीय साधन करना चाहिये या छात्रमृति देकर बाहर पढने भेजना चाहिये। सर्व प्राम बाले स्वदेशी वस्तुएं व्यवहार करें ऐसा उपाय करना चाहिये। त्रामोद्योगों का प्रचार करना चाहिये। जैसे-रुई कातना, कपडा बुनना, चटाई बनाना, कपडा सीना, वर्तन बनाना, गुड़ तैयार करना, आटा हाथ से पीसना, चावल हाथ से निकालना, कागज बनाना आदि आदि कारीगरी का प्रचार करना चाहिये। जिससे खेती करने वाले खाली समय मे कोई न कोई उद्योग कर सकें । माम पैचायत बनाले, पचायत करके मुकदमों को उन पचायतों से फैसला कराना चाहिये। सदाचार का प्रचार करना चाहिये। माटक पदार्थी का व तास का विकय हटवाना चाहिये। पश्चली क्कवाना चाहिये। जाए का प्रचार बन्ट कराना चाहिये। वेश्याओं के अड्डे हटवाना चाहिये। शुद्ध घी, दूध, मिठाई व सामान विक्रय का प्रबन्ध करना चाहिये। बेईमानो के लेन-देन की मिटाना चाहिये। बुराई में फसाने वाले तमाशे न होने देना चाहिये। खोटे साहित्य व समाचार-पत्रो को रोकना चाहिये। एक अच्छा पुस्तकालय बनाना चाहिये जहाँ प्राम के लोग सर्व प्रकार के उपयोगी समाचार-पत्र पढ़े व पुस्तके पढ़ें व पढ़ने का ले जावें व दे जावें। प्राप्त ब नगरवासियों को मिलकर नगर के निवासियों को हर तरह सुखी बनाना चाहिये। गरीवा व मजूरो को व सेवकों का ऐसी मजूरी देनी चाहिये जिससे वे कुटुम्ब को पट भर खिला सके व कपडा सरीद सकें। मैले-कुचैले न रहें। बहुवा छोटी कीमे कम मज्री पाती हैं इससे भाजन भी पेटभर नहीं कर सकती हैं, कपड़ा खरीदना तो कठिन बात है। इस कठोर प्रथा को मिटाना चाहिये। ब्याज की दर परिमित करनी चाहिये। गरीबों से बहुत

अधिक ब्याज लिया जाता है सो इस अन्याय को हटाना चाहियें हैं किसानों को पवित्र सममकर उनके कष्ट मिटाना चाहिये। दया, न्याय, प्रेम का प्राप्त में व नगर में व्यवहार हो ऐसा उपाय करना चाहिये।

यदि कई धर्म के मानने वाले हों तो उनमें नागरिक श्रेम अवश्य होना चाहिये। एक दूसरों के धर्म-साधन में व उत्सवों में विरोध न करना चाहिये। मेल से व स्नेह से प्रामीण व नागरिक होने की शोमा है।

### (८) देश सेवा---

हर एक मानव का किसी न किसी देश से सम्बन्ध होता है वह देश उसका देश कहलाता है। देश सेवा से प्रयोजन यह है कि देश के निवासी सुख-शान्ति से उन्नति करें व देश का प्रबन्ध देश के लोगों की सम्मति से ऐसा बढ़िया हो कि भूमि के द्वारा उपज न्याय से की जावे व उस आमदनी को जरूरी कामों मे प्रजा की सम्मति से खर्च की जावे। देश में व्यापार व शिल्पी की उन्नति हो, कोई पराधीनता न हो जो प्रजा की उन्नति में बाधक हो। प्रजा स्वाधीनता से रहकर शिक्ता में व व्यापार में उस्रति करें। शासन के श्रधिकारी श्रपने को प्रजा के सेवक सममें। देश समृद्धिशाली हो । यदि अपना देश स्वान धीन न हो व अन्य देश के मुकाबले में अवनत हो, तो देश को स्वाधीन करने में व ऐश्वर्यशाली बनाने में अपना तन मन धन श्चादि खर्च करना दश-सेवा है। देश के भीतर एकता स्थापन करके संगठन बनाना चाहिये व पराधीनता हटाने के लिये उचित उद्योग करना चाहिये। स्वदेश की बनी हुई वस्तुओं का नियम से व्यवहार करना चाहिये। देशी उद्योगों को व व्यापार को बृद्धना चाहिये। लक्ष्मी की वृद्धि से ही सब श्रीर बार्ते बद जाती हैं। गरीबी से सर्व बार्तो में कमी रहती है। जैसे—उदयपुर मेवाड के स्वामी राणा प्रवाप को एक जैन सेठ भामाशाह ने करोड़ों की सम्पत्ति दे दी कि वे श्रपने देश की रक्षा मुसलमानों के श्राक्रमण से करें। यह उसकी देश-सेवा थी। देश के लिये सर्वस्व न्यों ब्रावर कर देना देश-सेवा है।

### (१) जगत सेवा--

जगत भर के मानवों की सेवा यह है कि जगत् के प्राणी न्याय व श्रहिंसा के तत्व को समभ कर न्यायवान व श्रहिंसक बने। इसके लिये जगत् भर में सच्चे विद्वान् उपदेशक श्रमण कराने चाहियें व जगत् की भिन्न २ भाषाश्रों में श्रम् श्रमण पुस्तकें प्रकाशित करके फैलानी चाहियें। जगत् के प्राणी एकता व प्रेम से रहे, परस्पर युद्ध न करे तो जगत भर में शांति रहे व जगत् भर की उन्नति हो। सब सुखी रहें व अपने उचित कर्तव्य का पालन करें।

## (१०) पशु सेवा---

मानवों की सेवा के साथ पशु ममाज की भी सेवा करनी शोग्य है। पशु गूंगे होते हैं, अपना कष्ट मानवों के समान कह नहीं सकते हैं। उनके साथ निर्दयता का व्यवहार न करना चाहिये। वृथा सताना न चाहिये। उनके साथ प्रेम रखके उनके ऊपर होने वाले अत्याचारों को मिटाना चाहिये। गाय, भैंस, घोड़ा, उँट, हाथी, बैल आदि पशुकों से काम लेना चाहिये, परन्तु अधिक बोमा लादकर व अभ-पान चारा न देकर अथवा कम देकर सताना न चाहिये। भखे जानवरों को खिलाना चाहिये। कुत्ते, बिल्ली, कबृतर, काकादि घरों में घूमते रहते हैं। उनको यह धाशा होती है कि कुछ खाने को ांमल जायगा। दयाबानों को उनकी धाशा पूरी करनी चाहिये। चींटियों को भी धाटा व शकर खिलाना चाहिये। दयाभाव रखके उनकी भी यथाशिक सेवा करना मानव का धर्म है।

## (११) वृक्षादि की सेवा--

वृज्ञादि भी जीना चाहते हैं। उनको भी पानी पहुँचाना चाहिये, उनकी भी रक्षा करनी चाहिये, वृथा तोड़ना व काटना न चाहिये। उनके पैदा होने वाले फल-फूलों को काम मे लेना चाहिये। जरूरत से अधिक वनस्पति का छेदन-भेटन न करना चाहिये। पानी नहीं घोलना चाहिये, आग नहीं जलाना चाहिये, पवन नहीं लेना चाहिये, जमीन नहीं खोदनी चाहिये। एके।न्द्रय स्थावर प्राण्यियों पर भी द्याभाव रखके उनको वृथा कष्ट न देना चाहिये। इस तरह सेवा-धर्म हमको यह सिखलाता है कि हम प्राण्यीमात्र की सेवा करें, सर्व विश्व का हित करें, सर्व से मैत्री रखे। हमारी दृष्टि मे यह रहे कि हम जगत-मात्र का उपकार करें। जो परोपकारी सेवा-धर्म पालते हैं वे सदा सुखी रहते हैं।

# ऋहिंसा का मूल प्रारंभ

अर्जन दृष्टि से जैन के अष्ट मूल गुरा-

यह मृल गुण शुभ विचार, प्रेम व्यवहार, शुद्ध और निरोगता के उपयोगी मार्ग हैं। यह संसार के प्रत्येक प्राणियों के साथ हमेशा प्रेम व्यवहार करने याले हैं और शुद्ध श्राचरण को बढ़ाने वाले हैं इस लिये जैन धर्म सब से पहले श्राहंसा की मृल-जड क्या है ? श्रीर जड कहाँ से उत्पन्न होती है ? इसकी बतलाने के लिये सब से पहले महावीर के शासन में श्रष्टमूल गुण को धारण करने का उपदेश दिया गया है। इन श्राठ मूल गुण को धारण किये बिना मानव प्राणी श्रहिंसा श्राराधक अर्थात् श्रहिंसामय धर्म का उपा-सक हो नहीं सकता है।

# इन आठों मूलगुणों का पृथक् २ उस्लेख

१. मांस का त्याग—International Commission के अनुसार मनुष्य का भोजन मांस नहीं है। जिन पशुस्रों का भोजन मास है वे जन्म से ही अपने बच्चों को मास से पालते है, यदि मनुष्य अपने बच्चों को जन्म से ही मास खिलाये तो वे जिन्दा नहीं रह सकते। मनुष्य के दॉत, आॅख, पञ्जा, नाखून नसे, हाजमा और शरीर की बनावट, मांम खाने वाल पशुस्रों से बिलकुल विपरीत है। मनुष्य का कुदरती भोजन निश्चित रूप से मास नहीं है।

Royal Commission के अनुसार मास के लिये मारे जाने वाले पशुश्रों में आधे तपेटिक के रोगी होते हैं इमलिये उनके मास भन्नाय से मनुष्य का तपेटिक का रोग लग जाता है Science के अनुसार मास को हड़म करने के लिये सहकारी भोजन से चार गुणा हाड़में की शक्ति की आवश्यकता है इस लिये ससार के प्रसिद्ध ढाक्टरों के शब्दों में बदहज्मी, दर्द गुद्दी, अन्ति इयों की बीमारी, जिगर की लराबी आदि अनेक भयानक रोग हो जाते हैं। Dr. Josiah Old field के अनुसार ६६% मृत्य मांस-

भक्ति से उत्पक्त होने वाली बीमारियों के कारण होती है; इस क्रिये महात्मा गांधी की के शब्दों में मांस मक्तिण अनेक भयानक बीमारियों की जड़ है।

मांस से शक्ति नहीं बढ़ती। घोडा इतना शिक्तशाली जानवर है कि संसार के इजनों की शक्ति को इसकी Horse Power से अनुभव किया जाता हैं। वह भूखा मर जायेगा, परन्तु मांस भच्छा नहीं करेगा। वैज्ञानिक खोज से यह सिद्ध है—"सब्जी में मास से पाँच गुणी अधिक शक्ति है।" Sir william Cooper C.I.E.के कथनानुसार घी, गेहूं, चावल, फल आदि माससे अधिक शक्ति उत्पन्न करने वाले है। यह भी एक अम ही है कि मांस-भची वीरता से युद्ध लड़ सकता है। शो० राममूर्ति, महाराणा प्रताप, भीष्म पितामह, अर्जुन आदि योद्धा क्या मास भची थे ?

मांस—भन्नाण के लिये न मारा गया हो. स्वयं मर गया हो, ऐसे प्राणियों का मास खाने मे भी पाप है, क्योंकि मुर्दा मांस में उसी जाति के जीवों की हर समय उत्पत्ति होती रहती है। बनस्पति भी तो एक इन्द्रिय जीव हैं फिर अनेक प्रकार की सिक्जियाँ खाकर अनेक जीवों की हिंसा करने की अपेना तो एक बड़े पशु का बध करना उचित है, ऐसा विचार करना भी ठीक नहीं है क्योंकि चल फिर न सकने वाले एक इन्द्रिय स्थावर जीवों की अपेना चलते फिरते दो इन्द्रिय त्रस जीवों के बध में असस्वय गुगा पाप है और बकरी, गाय, भेंस, बैल आदि पंच इन्द्रिय जीवों का वध करना तो अनन्तानन्त असस्वय गुगा दोष है। अस जातों का वध करना तो अनन्तानन्त असस्वय गुगा दोष है। अस जातों का विध करना तो जीवन का निर्वाह असम्भव है, परन्तु जीवन की स्थिरता के लिये मांस की बिल्कुल आवश्यकता नहीं है।

विष्णुपुराण के अनुसार "जो मनुष्य मास खाते हैं वे थोड़ी आयु वाले, दरिद्री होते हैं। महाभारत के अनुसार "जो दूसरों के मास से अपने शरीर को शिक्तशाली बनाना चाहते हैं, वे मर कर नीच कुल मे जन्म लेते और महा दुःखी होते हैं। पार्वती जी शिव जी से कहती है—"जो हमारे नाम पर पशुश्रों को मार कर उनके मास और खून से हमारी पूजा करते हैं, उनको करोड़ों कल्प तक नरक के महादुःख सहन करने पढ़ेंगे। महिषें व्यासजी के कथनानुसार—"जीव—हत्या के बिना मास की उत्पत्ति नहीं होती, इस लिये मास भन्नी जीव हत्या का दोषी है। महिषें मनुजी के शब्दों में, "जो अपने हाथ से जीव-हत्या करता है, मास खाता है, बेचता है, पकाता है, खरीदता है या ऐसा करने की राय देता है वह सब जीव हिंसा के महापापी हैं। भीष्म पितामह

के शब्दों मे, "मास खाने वालो को नरक मे गरम तेल के कढ़ाओं में वर्षों तक पकाया जाता है"। श्रीकृष्णाजी के शब्दों में, "यह बढ़े दु:ख की बात है कि फल, मिठाई आदि स्वादिष्ट भोजन छोड़ कर कुछ लोग मांस के पीछे पड़े हुए है"। महर्षि दयानन्द जी ने भी मांस भच्चामें अत्यन्त दोष बताये हैं। स्वामी विवेकानन्द जी के अनुसार, "हजारों खजाने दान देने, खुद। की याद में हजारों रात जगने और हजार सजदे करने और एक-एक सजदे में हजार बार नमाज पढ़ने को भी खुदा स्वीकार नहीं करता, यदि तुमने किसी तियंच का भी हृदय दुखाया। शेख सादी के अनुसार, "जब मुंह का एक दाँत निकालने से मनुष्य को अत्यन्त पीड़ा होती है तो विचार करों कि उस जीव को कितना कष्ट होता है जिसके शरीर से उसकी प्यारी जान निकाली आवे। फिर-

दौसी के अनुसार ''कीडों को भी अपनी जान इतनी ही त्यारी है जितनी हमें, इसिलये छोटे से छाटे प्राणी को भी कष्ट देना उचित नहीं है"। हाफिज अलयाउलरहीम स्मृहिब के अनुसार—''शराब पी, कुरान शरीफ को जला, काबा को आग लगा, बुत-खाने में रह, लेकिन किसी भी जीव का दिल न दुखा। हिन्दू, मुसलमान, सिल, ईसाई तथा पारसी आदि सब ही धर्म मास-भन्गण का निषेध करते हैं, इस लिये महाभारत के कथनानुसार सुल शान्ति तथा Supreme Peace के अभिलापियों को मांस का त्यागी होना उचित है।

२. शराब का त्याग—शराव अनेक जीवों की योनि है जिसके पीने से वह मर जाते हैं, इसिलये इसका पीना निश्चित रूप से दिसा है। Dr. A. C. Selmanके अनुसार यह गलत है कि शराब से थकावट दूर होनी है या शिक बढ़ती है। फ्रांस के Experts की स्रोज के अनुसार, "शराब पीन से बीबी बच्चों तक से प्रेम भाव नष्ट हो जाते हैं। मनुष्य अपने कर्तव्य को भूल जाता है। चोरी, डकैती आदि की आदत पढ़ जाती है। देश का कानून भक्क करने से भी नहीं डरता, यही नहीं बल्कि पेट, जिगर, तपेदिक आदि अनेक भयानक बीमारियाँ लग जाती हैं। इगलैंड के भूत पूर्व प्रधान मन्त्रो Gladstone के शब्दों में युद्ध, काल और प्लेग की तीनो इकट्ठी महा-आपित्तयाँ भी इतनी बाधा नहीं पहुँचा सकतीं जितनी अकेली शराब पहुँचाती है।

३. मधु का त्याग—शहद मक्लियों का उगाल है। यह बिना मक्लियों के इसे की उजाड़े प्राप्त नहीं होता, इसीलिये महा-भारत में कहा है, "सात गायों को जलाने से जी पाप होता है, नह शहद की एक बूंद खाने मे है। इसमें कोई सन्देह नहीं है कि जो लोग सदा शहद खाते हैं, वे अवश्य नरक में जावेंगे"। मनुस्मृति में भी इसके सर्वथा त्याग का कथन है, जिसके आधार पर महर्षि स्वामी द्यानन्दजी ने भी सत्यार्थप्रकाश के समुल्लास ३ में शहद के त्याग की शिजा दी है। चाएक्य नीति मे भी शहद को अंपवित्र वस्तु कहा है इसलिये मधुसेयन उचित नहीं हैं।

४. अभक्ष्य का त्याग—जिस वृच्च से दूध निकलता है हसे चीर वृच्च या उदुम्बर कहते हैं। उदुम्बर फल त्रस जीवों की उत्पत्ति का स्थान है इसिलये अमरकाष में उदुम्बर का एक नाम 'जन्तु फल' भी कहा है और एक नाम हेमदुग्धक है, इसिलये पीपल, गूलर, पिललन, बह, और काक ४ उदुम्बर के फलों को लाना त्रस अर्थात् चलते फिरते जन्तुओं की सकल्पी हिंसा है। गाजर, मूली, शलजम आदि कन्द मूल में भी त्रस जीव होते हैं। शिवपुराण के अनुसार "जिस घर में गाजर, मूली, शलजम आदि कन्दमूल पकाये जाते हैं वह घर मरघट के समान है। पितर भी उस घर में नहीं आते और जो कन्दमूल के साथ अन लाता है उसकी शुद्धि और प्रायश्चित सो चान्द्रायण करों से भी नहीं होती। जिसने अभच्य का भच्या किया उसने ऐसे तेज जहर का सेवन किया जिसके खूने से ही मनुष्य मर जाता है। वैक्रन आदि अनन्दानन्त बीजों के पिएड के लाने से रौरव नाम के महा दु:खन्दायी नरक में दु:ल भोगने पढ़ते हैं"।

यस्मिन् ग्रहे सदा नित्यं मुलकं पच्यते जनैः ।
 स्मज्ञान तुल्यं तद्धेश्म चितृभिः परिवर्जितम् ॥.

₹.

भूलकेन समं चान्नं यस्तु भुंक्ते नराधमः। तस्य शुचिनं विद्येत चान्द्रायरा शतैरपि ।। भुक्तं हलाहलं तेन कृतं चाभक्ष्यभक्षणान्। वृत्तांकभक्षरणं चापि नरो याति च रौरवम् ॥

शिवपुरास

चत्वारो नरकं द्वारं प्रथमं रात्रिभोजनम्। परस्त्री गमनं चैव संधानानन्तकाय ते ॥ ये रात्रौ सर्वदाहारं वर्जयन्ति समेधसः। तेषां यज्ञोपवासस्य मासमेकेन जायते ॥ नोदकमपि पातव्यं रात्रावत्र युधिष्ठिरः। तपस्विनो विशेषेरा गृहिराां च विवेकिनाम् ।।

महाभारत

अर्थात्-श्री कृष्ण जी ने युधिष्ठिर जी को नरक के जो (१) रात्रि भोजन (२) पर स्त्री सेवन, (३) अचार, गुरब्बा आदि का भन्नण, (४) आलू, शकरकदी आदि कन्द अथवा गाजर, मूली, गंठा, आदि मूल का खाना। यह चार द्वार बताये, और कहा कि रात्रि भोजन के त्याग से १ महीने मे १४ दिन के उपवास का फता स्वयं प्राप्त हो जाता है।

### (४) बिना छने जल का त्याग--

जैस बर्म जनादि काल से कहता जला जाया है कि वनस्पति, जहा, अग्नि, वायु और पृथ्वी एक इन्द्रिय स्थावर जीव हैं परन्तु संसार न मानदा था। ख० जगदीश चन्द्र बोस ने वनस्पति की

वैज्ञानिक रूप से नीय सिद्ध कर दिया तो संसार को जैनधर्म की सचाई का पता चला। इसी प्रकार जल को जीव मानने से इन्कार किया जाता रहा तो कैप्टीन सववोर्सवी ने वैज्ञानिक खोज से पता लगाया कि पानी की एक छोटी सी बूद में ३६४४० सूहम जन्तु होते हैं। यदि छान कर पानी न पीया जावे तो यह जन्तु शरीर में पहुँच जावेंगे, जिससे हिंसा के छालावा अनक बीमारियों के होने का भी भय है। मनुस्मृति में जल को वस्त्र से छान कर पीने की शिचा दी गई है, जिस के आधार पर महर्षि ग्वामी द्यानन्द जी ने भी सत्यार्थ प्रकाश के दूसरे समुल्लास में जल को छान कर पीने के लिये कहा है।

३६ अगुल चौड़े, ४८ अगुल लम्बे, मजबूत, मल रहित, गाढ़े, दोहरे, शुद्ध लहर के वस्त्र से जो कहां से फटा न हा, पानी छानना उचित है। यदि बर्तन का मुँह अधिक चौड़ा है तो उस बतेन के मुँह से तीन गुना दोहरा लहर का प्रयोग करना चाहिए और छने हुए पानी से उस छलने को घोकर उस घोवन को उसी बावड़ी या कूए में गिरा देना चाहिए जहाँ से पानो लिया गया हो। यह कहना कि पम्प का पानी जालो से छनकर आता है उचित नहीं। क्योंकि जाली के छेद सोधे होने के कारण छोटे सूद्म जीव उन छेदों में से आसानी से पार हो जाते हैं। यह समम्मना भी ठीक नहीं है—म्युनिसिपिलैटी फिलटरकर के शुद्ध पानी भरती है अतः टंकी के पाना को छानने से क्या लाभ ? (एक बार के छने हुए पानो में ४८ मिनट के बाद फिर जीव उत्पन्न हो जाते हैं अतः जीव हिंसा से बचने तथा अपने स्वास्थ्य के लिए छने हुए पानो को भी यदि वह ४८ मिनट से अधिक काल का है) ऊपर लिखी विधिक नुसार दोबारा छानना उचित है।

### (६) रात्रि भोजन का त्याग---

अन्धेरे में जीवों की अधिक उत्पत्ति होने के कारण रात्रि में भोजन करना, कराना, कराने की प्रेरणा देना घोर हिंसा है। यह कहना कि विजनी की तेज रोशनी से दिन के समान उजाला कर लेने पर रात्रि भोजन में क्या दोष है. उचित 'नहीं। विज्ञान ने सिद्ध कर दिया है कि OXYZEN स्वास्थ्य को लाभ श्रीरCARBONIC हानि पहुंचाने वाली है। वृक्त दिन में कारबोनिक चूसते हैं तथा कोक्सीजन छोड़ते हैं जिस के कारण दिन में वायु मंडल शुद्ध रहता है तथा शुद्ध वायु मंडल में किया हुआ भोजन स्वास्थ्य बढ़ाता है। रात्रि के समय वृत्त भी कारबोनिक गैस छोड़ते हैं जिस के कारण वाय मंडल दूषित होता है। ऐसे वातावरण में भोजन करना शरीर को हानिकारक है। सूर्य की रोशनी का प्रभाव सूर्म जन्तुश्रों को नष्ट करने श्रीर दिखाई न पड़ने वाले जीवो की उत्पत्ति को रोकता है। दीपक, हंडे तथा बिजली की तेज रोश-नी में भी यह शक्ति नहीं, बलिक इसके विरुद्ध विजली आदि का स्वभाव मच्छर आदि जन्तुओं को अपनी तरफ खींचने का है, श्चन तेज मे तेज बनावटी राशनो में भोजन करना बैज्ञानिक दृष्टि से भी अनेक रोगां की उत्पत्ति का कारण है।

उदाहरण के जिये देहती से निकलने वाले अस्तवार में ता० २-३-४६ को नव भारत टाइम्स में खपा हुआ तेस देखिये—

कि एक परिवार जो कि रात्रि भोजन करता था उसके तीन सदस्यों की मृत्यु विजली की रोशनी चली जाने पर बन्द फूच गोभी में बैठे हुए १ सांप के बच्चे के शाक में बन जाने के कारण हुई। सूर्य की रोशनी में किया हुआ भोजन जलदी हजम हो जाता है चतः चायुर्वेद के चनुसार भी भोजन का समय रात्रि नहीं बिल्क सुबह व शाम है। रात्रि को तो कब्तर व चिड़िया चादि तियंच भी भोजन नहीं करते। महात्मा बुद्ध ने रात्रि भोजन की मनाही की है। भी कुष्ण जी ने युधिष्ठिर जी को नरक जाने के जो चार कारण बताये हैं, रात्रि भोजन चन सब में प्रथम कारण है। उन्होंने यह भी बताया कि रात्रि भोजन का त्याग करने से १ महीने में १४ दिन के उपवास का फल प्राप्त होता है। महिष मार्कण्डेय के शब्दों में रात्रि भोजन करना, मास खाना, और पानी पीना लहू पीने के समान महापाप है। महाभारत के अनु-सार, रात्रि भोजन करने वाले का जप, तप, एकादशी बत. रात्रि जागरण, पुष्कर यात्रा, तथा चन्द्रायण बत चाढि निष्फल हैं, अतः वैद्यानिक, चायुर्वेदिक, धामिक दिष्ट से भी रात्रि भोजन करना, कराना, व करने की प्रेरणा करना उचित नहीं है।

### हिंसा का त्याग

मास, शराब, शहर. श्रमच्या, बिन छाना जल तथा रात्रि भोजन के महत्य करने में तो साद्मात् हिंसा है ही, परन्तु महर्षि पातंजिल के श्रमुसार, यदि हमारी वजह से हिंसा हो तो स्वयं हिंसा न करने पर भी हम हिंसा के दोषी हैं। श्रतः ऐसी हिंसा का भी त्याग किया जावे, जिस को हम हिंसा ही नहीं सममते—

- (१) फैशन के नाम पर हिंसा—सून के मजबूत कपड़े, टीन के सुन्दर सूट केश, प्जास्टिक की पेटी, घड़ी के तस्मे, बटवे आदि के स्थान पर रेशमी वस्त्र और चमड़े की बनी वस्तुए खरीदना।
- (२) उपकारिता के नाम पर हिंसा—सांप, विच्छू, भिरइ आदि को देखते ही डंडा उठाना, चाहे वे शांति से जा रहे हों, या

तुम्हारे भय से भाग रहे हों। महात्या देव श्वात्मा जी के शब्दों में जहरीले जानवरों को भी कभी २ पृथ्वी पर चलने का श्रिधिकार है इसी लिए श्रिपने जीवन की रचा करते हुए उनको शांति से जाने देना।

- (३) व्यापार के नाम पर हिंसा—महाभारत के अनुसार मांस तथा चमड़े की वस्तुएं खरीदना, वेचना और ऐसा करने का मत देना।
- (४) ऋहिंसा के नाम पर हिंसा—कुत्ता आदि पशु के गहरा जलम हो रहा है, कीड़े पड़ गये, मवाद हो गया, दुःल से चिल्लाता है तो उसका इलाज करने के स्थान पर पीड़ा से छुड़ाने के बहाने से जान से मार देना, यदि यह ही द्या है तो अपने कुटुम्बियों को जो शारोरिक पीड़ा के कारण उन से भी अविक दुली हों, क्यों नहीं जान से मार देते ?
- (४) मुधार के नाम पर दिसा—बड़ों का कहना है कि "नीयत के साथ बरकत होती है जब से हमने अनाज की बचत के लिये चूहे, कुत्ते, बन्दर, टिहुो आदि जीवों का मारना आरम्भ किया है तब से अनाज की अधिक पैदावार तथा अच्छी सहत होना ही बन्द हो गई।
- (६) धर्म के नाम पर हिंसा—देवी देवताओं के नाम पर तथा यज्ञों में जीव बिल करना और उनके स्वर्ग की प्राप्ति समफता।
- (७) भोजन के नाम पर हिंसा—मास का स्वाग करने के स्थान पर मझलियों की काश्त करके मास भन्नए का प्रचार करना और कराना।
  - (८) विज्ञान के नाम पर हिंसा-शरीर की रचना और नसें

हड़ी आदि के चित्र आदि से सममाने की बजाय असंख्य खरगोश तथा मैंडक आदि को चीरना, फाइना।

(६) दिल बहलाव के नाम पर हिंसा—दूसरों की निन्दा करके गाली देकर हंसी उड़ाकर, चूहे को पकड़ बिल्ली के निकट खोड़ कर, शिकार खेल कर, तीतर, बटेर लड़वा कर श्रीर दूसरों को सता कर श्रानन्द मानना।

### ५--अर्हन्त भक्ति--

भी भर्त हरि कृत शतक त्रय के अनुसार 'अर्हन्त' समस्त त्यागियों में मुरूप हैं। स्कन्ध पुराण के अनुमार 'वही जिह्ना है जिसमे जिनेन्द्रदेव का स्तोत्र पढ़ा जाये। वही हाथ हैं जिनस जिनेन्द्र की पूजा की जाव । वही दृष्टि है जो जिनेन्द्र के दर्शनों मे तरुजीन हो, श्रीर वही मन है जो जिनेन्द्र मे रह हो।' विष्णुपुराण के अनुसार, "अईन्तमत (जैनधर्म) से बढ़कर स्वर्ग और मोत्त का देने वाला और कोई दूसरा धम नहीं है। मुद्राराक्त नाटक मे श्रहन्तों के शासन को स्वीकार करने की शिक्षा है। महाभारत में जिनेश्वर की प्रशंसा का कथन है। मुहुत चिन्तामणि नाम के ज्योतिष प्रनथ में 'जिनदेव" की स्थापना का उल्लेख है। ऋग्वेद में लिखा है कि 'हे अईन्तदेव । आप विधाता हैं। अपनी बृद्धि से बड़े भारी रथ की तरह संसार चक्र की चलाते हैं। आपको युद्धि हमारे कल्याण के लिये हो। हम आपका मित्र के समान सदा संसर्ग चाहते हैं । अर्हन्त देव से ज्ञान का अंश प्राप्त करके देवता पवित्र होते हैं। हे अग्निदेव ! इस वेदो पर सब मनुष्यों से पहले अईन्तदेव का मन से पूजन और फिर उनका आह्वानन करो। पवनदेव, अञ्युतदेव, इन्द्रदेव और भी देवताओं की भांति ऋहिन्त का पूजन करो, ये सर्वझ हैं। जो मनुष्य श्राहिन्तों भी पूजा करता है, स्वर्ग के देव उस मनुष्य की पूजा करते हैं।

यह तो स्पष्ट है कि चार्डन्त = चार्डन् = जिनेन्द्र = जिनदेव = जिनेश्वर द्यायवा तीर्थं कर की पूजा का कथन वेदों श्रीर पुरागों में भी है। बाब केवल प्रश्न इतना रह जाता है कि यह जैनियों के पूज्य देव हैं या कोई चन्य महापुरुष है हिन्दी शब्दार्थ तथा शब्द की बों के अनुसार इनका अर्थ जैनियों के पूज्यदेव हैं। यही नहीं बल्कि उनके जो गुगा और लच्चण जैनधर्म बताता है वही ऋग्वेद स्वीकार करता है। "आईन्तदेव! आप धर्म क्पी बाणों, सदुपदेश (हितोप-देश) ह्मी धनुष तथा अनन्तक्षान आदि चामूषणों के बारी, केवलक्षानी ( सर्वक्र ) और काम, क्रांधादि क्यायों से पवित्र ( वीतरागी ) हो। आप के समान कोई चन्य बलवान नहीं, आप अनन्तानन्त शक्ति के धारी हो। फिर भी वहीं किसी दूसरे महापुरुष का अम न की जाये, स्वयं ऋग्वेद ने ही स्पष्ट कर दिया है। 'अईन्तदेव आप नग्न स्वरूप हो, हम आपको सुख-शान्ति की प्राप्ति के लिए यह की वेदी पर बुलाते हैं (ऋ० २।४।३३)

कहा जाता है—मृतिं जड़ है इसके अनुराग से क्या लाभ ? सिनेमा जड़ है लेकिन इसकी बेजान मृतियों का प्रमाव पड़े बिना नहीं रहता, पुस्तक के अन्तर भी जड़ हैं, परन्तु ज्ञान की प्राप्ति करा हेते हैं। चित्र भी जड़ है परन्तु बलवान योघा का चित्र देखकर क्या कमजोर भी एक बार मुक्कों पर ताव नहीं देने लगते ? क्या वेश्या का चित्र हृद्य में विकार उत्पन्न नहीं करता ? जिस प्रकार नक्शा सामने हो तो विद्यार्थी मृगोल को जल्दी समम लेता है उसी प्रकार अर्हन्तदेव की मृतिं को देखकर अर्हन्तों के गुण जरूरी समम में आ जाते हैं, मूर्ति तो केवल निमित्त कारण है।

कुछ लोगों की शंका है कि जब ऋहेन्तरेव इच्छा तथा राग-द्वेष रहित है, पूजा से हर्ष धीर निन्दा से खेद नहीं करते। कर्मा-नुसार स्वयं फल मिलने के कारण अपने भक्तों की मनोकामना भी पूरी नहीं-करते तो उनकी मक्ति व पूजा से क्या लाभ । इस शंका का उत्तर स्वामी समन्तभद्राचार्यजी ने स्वयम्भू स्तोत्र में बताया है।

न पूजयाऽर्थस्त्विय बीतरागे, न निन्दयानाथ ! विवास्तवेरे तथाऽपि ते पुण्य गुरा स्मृतिनः पुनाति चित्तं दुरिताज्जनेम्यः

अर्थात्—हे श्री अर्हन्तदेव ! राग द्वेष रहित होने के कारण प्रजा-वन्दना से प्रसन्न और निन्दा से आप दुली नहीं होते और न हमारी पूजा अथवा निन्दा से आपको काई प्रयोजन है। फिर भी आपके पुण्य गुणों का स्मरण हमारे चित्त को पाप मत्त से पवित्र करता है। श्री मानतुङ्गाचार्य ने भी भक्तामर स्तोत्र में इस प्रकार की शंका का समाधान करते हुए कहा है:—

श्रास्तां तव स्तवनमस्त समस्त दोषं ।

त्वत्संकथापि जगतां दुरितानि हन्ति ॥ दूरै सहस्र किरएाः कुरुते प्रभेव, पद्माकरेषु जलजानि विकास भाञ्जि॥

अर्थात्—हे भगवन् ! सम्पूर्ण दोषों से रहित आपकी स्तुति की तो बात दूर है, आपकी कथा तक प्राणियों के पापीं का नाश करती है। सूर्य की तो बात जाने दो, उसकी प्रभा मात्र से सरो- घरों के कमलों का विकास हो जाता है। श्री आचार्य कुमुद्चम्द्र ने बताया है:---

हृद्वतिनि त्वयि विभो ! शिथिली भवन्ति,

जन्तोः क्षरगेनिविद्या अपि कर्मबन्धा ।

सद्यो भुजङ्गममया इव मध्यभाग सम्यागते वनशिखण्डिन चन्दनस्य ॥

श्वर्थात्:—हे जिनेन्द्र ! हमारे लोभी हृदय में श्वापके प्रवेश करते ही श्वत्यन्त जटिल कर्मों का बन्धन उसी प्रकार ढीला प्रक् जाता है जिस प्रकार बन-मयूर के श्वाते ही सुगन्ध की लालसा में चन्दन के वृत्त से लिपटे हुए लोभी सर्गे के बन्धन ढीले हों जाते हैं।

कुछ लोगों को अम है कि जब माली की अञ्जती कन्या अर्हत भगवान के मन्दिर के द्वार पर पुष्प चढ़ाने से सीधर्म नामक प्रथम स्वर्ग की महाविभृतियों वाली इन्द्राणी हो गई। धनदृत्त नाम के ग्वाले को अर्हत देव क मन्युख कमल का पुष्प चढ़ाने से राजा का पद मिल गया। गैंडक पशु तक निना भक्ति करे केवल अर्हन्त भक्ति की भावना करने से ही स्वर्ग में देव हो गया, तो फिर घन्टों अर्हन्त वन्दना करने पर भी हम दुःखी क्यों हैं ? इस प्रशन का उत्तर श्री कुमुद्चन्द्राचार्य ने कल्याणमन्दिर स्तात्र में इस प्रकार दिया है:—

म्राकरिएतोऽपि महितोऽपि निरीजितोऽपि तूनं न चेतसि मया विश्वतोऽसि भक्त्या ।

## जातोऽस्मि तेन जन बान्धव दुःख पात्रं यस्मात् क्रियाः प्रतिफलन्ति न भावशून्याः ॥

अर्थातः—हे भगवन ! मैंने आपकी स्तुतियों को सुना, आपकी पूजा भी की, आपके दर्शन भी किये, परन्तु भक्ति-पूर्वक हृदय में धारण नहीं किया। हे जन बान्धव! इस कारण ही हम दुःख का पात्र बन गये, क्योंकि जिस प्रकार प्राण रहित प्रिय से प्रिय स्त्री, पुत्र आदि भी अच्छे नहीं लगते, उसी प्रकार बिना भाव के दर्शन, पूजा आदि सबी आईत भक्ति नहीं, बल्कि निरो मृतिं पूजा है जिसके लिए वैरिस्टर चम्पतराय के शब्दों में जैन धर्म में कोई स्थान नहीं। भाव पूर्वक अर्हन्त भक्ति के पुश्य फल से आज पंचम काल में भी मनवाज्ञित फल स्वय प्राप्त हो जाते है। मानतुक्रा चार्य की श्री अर्घभदेव की स्तुति से जेल के २४ लोह — कपाट स्वयं खुल गये।

समन्तमद्राचार्य की तीर्थंकर वन्दना से चन्द्रप्रभु तीर्थंकर का प्रतिबंध प्रगट हुआ। चालुक्य नरेश जयसिंह के समय वादिराज मुनि का कुष्ट रोग जिनेन्द्र—भक्ति से जाता रहा। जिनेन्द्र भगवाम पर विश्वास करने से गङ्गावंशी सम्राट् विनयादित्य ने श्रयाह जल से भरे द्रिया को हाथों से तैरकर पार कर लिया। जैनधर्म को त्यागकर भी होटसलवंशी सम्राट् विष्णुवर्धन को भी श्री पार्श्वनाथ का मिटर बनवाने से पुत्र, सोलकी सम्राट् कुमारपाल को श्री श्रजितनाथ की भक्ति से युद्धों में विजय श्रीर भरतपुर के दीवान को वीरभक्ति से जीवन श्राप्त हुआ। कदम्बवंशी सम्राट् रविवर्मा ने सच कहा है, जनता को श्री

जिनेन्द्र-भगवान की निरन्तर पूजा करनी चाहिए। क्योंकि जहाँ सदैव जिनेन्द्र-पूजा विश्वास पूर्वक की जाती है वहाँ अभिवृद्धि होती है, देश आपत्तियां और बीमारियों के भय से मुक्त रहता है और वहाँ के शासन करने वालां का यश और शक्ति बढ़ती है।

### भाव हिंसा के मिटाने का उपायः---

पहले बताया जा चुका है कि राग-द्वेषादि या कोधादि भावों से आत्मा के गुर्णों का घात होता है वह भाव हिंसा है तथा भावहिंसा ही द्रव्यहिंसा का कारण है।

श्रिहिंसामय जीवन विताने के लिये हमें अपने भावों से हिंसा का विष निकालकर फेंक देना चाहिए।

रागद्वेषादि व क्रोधादि भाव होने में बाहरी निमित्त भी होते हैं व अन्तरंग निमित्त क्रोधादि द्याय-दर्भों को उदय है, जिन कर्मों को हम पहले बांध चुके हैं। बाहरी निमित्त कथायों के उपजने के न हों इसलिए हमको अपना वर्जाव प्रेम, नम्नता ब न्याय से करना चाहिए। जगत् की माया सब नाशवन्त है। इसलिए सपत्ति मिलान का तीत्रजोभ न रखना चाहिये। तीत्र लोभ से ही दूसरों को कष्ट देकर, भूठ बोलकर, चोरी ब अन्याय करके धन एकत्र किया जाता है। तीत्र लोभ ही के कारण कष्ट ब मायाचार करना पड़ता है। हमें सन्तोषपूर्वक रहकर न्याय से धन कमाना चाहिए। यदि पुर्योदय से अधिक धन का लाभ हो तो अपना खर्च सादगी स चलाकर शेष धन परोपकार में लर्च करना चाहिए। घना दि सामग्री होने पर तीत्र मान हो जाता है। तब यह दूसरों का अपमान करके प्रसन्न होता है, गरीबों को सताता है।

चए भगुर जगत् के पदार्थों का मनन नहीं करना चाहिए। जैसे यूच मे फल अधिक लगते हैं तब वह फल के भार से नम्र व नीचा हो जाता है वैसे ही धनादि सम्पत्ति बढने पर मानव की नम्र व विनयमान होना चाहिए। अब हम न्याय से, विनय से, प्रेम से वर्ताव करेंगे तब हमारा कोई शत्रु न होगा। हमारा कोई काम विगड़ेगा नहीं, तब हमें क्रोध होने का कोई कारण नहीं होगा। जब अपना कोई नुकसान होता है तब उस पर क्रोध होना संभव है जिससे नुकसान पहुंचा है। जब हमारा बर्ताव उचित होगा तब कोई दुष्टता से या बदला लेने के भाव से हमारा काम नहीं बिगाड़ेगा। श्रक्षान से, नासमकी से या भोलेपन से हमारा नौकर, हमारी स्त्री, हमारा पुत्र आदि कोई काम बिगाइ दे, व नुकसान कर डाले तो बुद्धिमान को समा ही करनी चाहिए श्रीर उनका सममा देना चाहिए जिससे अपनी भूल को समम जाने व फिर ठीक काम करे। उनका इरादा हमें हानि पहुचाने का नहीं है, तब अपनी बुद्धि की कभी से व प्रमाद से उनसे काम बिगड़ गया है, तब उन पर कोध करना उचित महीं है। इस तरह झान के बल से कोध को जीतना चाहिए।

कितने ही दुष्ट यदि दुष्टता से हमारा नुकसान करें तो उनको पहले तो प्रेम भाव से सममाना चाहिए। यदि वे नहीं मानें व रोकने का कोई अहिंसामय उपाय न हो तो गृहस्थी उस दुष्ट की दुष्टता से प्रेम रखता हुआ उसकी हिंसामय उपाय से भी शिक्षा देता है जिससे वह दुष्टता खोड़ है। ऐसी आरंभी हिंसा का गृहस्थी त्यागी नहीं होता है। यह वर्णन विस्तार से आगे किया जायगा। एक हिंसा के पुजारी का कर्तव्य है कि वह अपना मन

वचन, काय का व्यवहार ऐसा सम्हाल कर करे जिससे कोषादि कपायों के होने का अवसर नहीं आवे। अपना पुरुषार्थ ऐसा बरा-बर करते रहना चाहिये।

कोधादि श्रीपाधिक या मिलन भाव हैं, जिस के प्रगट होने में अन्तरंग कोधादि कषाय रूप कमों का उदय श्रावश्यक है। यदि भीतर कषाय रूपी कर्म का संबंध न हो तो कभी भी श्रातमा के कोधादि से मिलन भाव न हों। जैसे मिट्टी के मेल बिना पानी कभी भी गदला नहीं हो सकता। श्रातमा स्वभाव से शुद्ध झान, शांति व श्रानंद का अनन्त सागर है। यह बात हम पहले बता चुके हैं व यह भी बता चुके हैं कि इसके साथ आठ कमों का रचा हुआ सूरम शरीर है। इन श्राठों में भोहनीय कर्म प्रधान है।

## कर्मों का शमन कंसे हो?

एक दर्षे बांधे हुए कर्म तो फल देने के समय के पहले बदले जा सकते हैं। जब कोई कर्म बंधता है तब उसमें चार बातें होती हैं (१) प्रकृति—या स्वभाव पढ़ता है कि यह झानावरण है या मोहनीय है इत्यादि। (२) प्रदेश—हर एक कर्म के स्कंघों की गणना होती है कि अमुक प्रकृति का कर्म इतनो संख्या वाली वर्गणाओं (स्कंघों) में बंघा। (३) स्थिति—कर्म के स्कंघ जो किसी समय में बंधे वे कब तक विल्कुल दूर न होंगे—काल की मर्यादा पड़ना। उस काल के भीतर २ ही वे खिर जायेंगे। (४) अनुभाग—फल देने की तील या मन्द शिक्त पड़ना। जब वह एक बार उद्य आयेंगे तब फल मन्द होगा या तील। बाध कर संचित होने वाले कर्मों की तीन अवस्थाएं पीछे से हमारे भाव कर सकते हैं। (१)

संक्रमर — पाप प्रकृति को पुरुष में या पुरुष को पाप में पलट देना। (२) उत्कर्षण — कमों की स्थिति की अनुभाग शक्ति बदा देना। (३) अपकर्षण — कमों की स्थिति या अनुभाग शक्ति कम कर देना।

श्रायुकर्म के सिवाय सात कर्मों की स्थिति तीन कषाय से अधिक व मन्द कवाय से कम होती है। पाप कमीं का अनुभाग तील कवाय से अधिक व मन्द कवाय से कम पड़ता है। पुरुष क्मों का अनुभाग मंद कषाय से अधिक व तीत्र कषाय से कम पड़ता है। आठ कभी के ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, अंत-राय, अशुभ आयु, अशुभनाम, नीच गोत्र, असातावेदनीय पाप कर्म है। जबिक शुभ आयु, शुभ नाम, उच गोत्र, सातावेदनीय नीच गोत्र, असातावेदनीय पापकर्म हैं। जब कि शुभ आयु, शुभ नाम, उच गोत्र, सातावेदनीय पुरुयकर्म हैं। अशुभ आयु नर्क की होती है उसमे तीव्र क्याय के कारण स्थिति व अनुभाग अधिक मंद कवाय से कम पड़ता है। शुभ आयु तिर्थंच, मनुष्य, देव आयु हैं। इनमें मद कवाय से स्थिति, अनुभाग अधिक व तीव्र कवाय से कम पड़ता है। बाधे हुए कमों की स्थिति घटाकर हम उनकी ऐसा कर सकते हैं कि वे विना फत दिये शीघ्र ही खिर जावें। आठी कर्म बन्धन में स्थिति व अनुभाग डालने वाले कषाय भाव हैं, तब इनकी दशा पलटने के लिये या इनको चय करने के लिये वीतराग भाव की जरूरत है।

### शांत भाव होने का उपाय-

राग, द्वेष, मोह भावों से कर्म बंघते हैं तब वीतराग या शांत भाव सं कर्म बदलने पढ़ते है, शरदी से ज्वर पी इत के लिये

गर्भ श्रीषि व गर्मी से क्वर पीड़ित के लिये शीत श्रीषि की जहरत है। इसी तरह अशांत मानों से बंधे हुए कर्म शांत मान से दूर हो जाते हैं। शात मान हाने का उपाय यह है कि हम उस की मिक्क, पूजा व सेना न उसका ध्यान करें जहा शांतमान परि-पूर्ण भरा है। जैसे गर्मी के ताप से तप्त मानन शीत जल से भरे सरोवर के पास जाता है, स्नान करता है, शीतल जल पीता है, तब ताप को शमन कर देता है, इसी तरह शांतिमय तत्व के भीतर मग्न होना चाहिए। तब श्रशांति मिटेगी व श्रशांति से बाधे हुए कर्म निर्वत्न पहेंगे या दूर हो जानेंगे।

परम शांतिमय स्वभाव हरएक आत्मा का है। संसारी आत्माएं स्वभाव से शांत व शुद्ध हैं। कर्म मैल के कारण अशांत व अशुद्ध हैं। शुद्ध आत्मा या परमात्मा प्रकट शांत व शुद्ध है, उनमें कोई कर्म मैल नहीं है। इसलिये हमें अपने ही आत्मा के शुद्ध स्वभाव का या परमात्मा के शुद्ध स्वभाव का ध्यान करना चाहिये। हमारे कर्मों के रोग के मिटाने की द्वा एक आत्मध्यान या सम्यक् समाधि है।

ध्यान के लिये सबेरे, दोपहर व सांम का समय उत्तम है। उसके सिवाय ध्यान कभो भी किया जा सकता है। स्थान एकांत व निराकुल होना चाहिए। जहां मानवों के शब्द न धावें। ध्यान के समय मन को सर्व विन्ताओं से खाली कर ले, यचनों को रोक ले, किसी से बात न करे, शरीर सम हो, बहुत भरा हुआ व खाली नहीं व शुद्ध हो, पद्मासन या आर्क्ष पद्मासन या कायोत्सर्ग या अन्य किसी आसन से ध्यान करे जिससे शरीर निश्चल रहे। चटाई पाटा आदि आसन बिद्धाले या भूमि पर ही ध्यान किया

#### जा सकता है।

भ्यान के अनेक मार्ग है जिनको भी ज्ञानार्गव मन्थ से जानना जरूरी है। यहां कुछ उपाय बताए जाते हैं—

- (१) अपने भीतर निर्मल जल भरा हुआ देखे, इसी को आत्मा स्थापन करे। मन को इस जल में ढुबोवे। जब मन भागने लगे तब कोई मन्त्र पढ़े—ॐ, सोहं, अर्ह, सिद्ध, ॐ हीं, खमी अरहंताएं, आदि में से एक मन्त्र ले ले। कभी भी यह विचार करे कि जिस जल के समान आत्मा में मैं मन को डुबा रहा हूं वह परम शुद्ध, परम शांत व परमानन्दमय है। इस तरह बार-बार जीन बातों को पलटते हुए ध्यान का अभ्यास करे।
- (२) अपने भीतर शरीर प्रमाण स्फटिक पाषाण की चमकती हुई मूर्ति देखे कि यही आत्मा है। बार-बार ध्यान करे, कभी २ उपर लिखित मन्न पढ़।
- (३) ॐ मन्त्र को नाक की नोक पर व भोहों के मध्य में विराजमान करके उसकी चमकता हुआ देखे, कभी २ आत्मा के गुर्यों का मनन करे।

ध्यान में जब मन न लगे तब आध्यात्मिक प्रन्थों का पठन करें। तत्त्वज्ञानियों के साथ धर्म की चर्चा करें। ससार की अवस्था नाशवन्त है ऐसा विचारे। शरीर अपवित्र है व नाश-वन्त है ऐसा सोचे। इन्द्रियों के भोग अनुप्रकारी व तृष्णावर्द्ध क हैं ऐसा मनन करें। जितना जितना वीतराग भाव बढ़ेगा वह मोहनी कर्मी की शक्ति घटायेगा।

# गृहस्थी ऋहिंसा के पथ पर-

श्रदिसा का सिद्धांत बहुत ऊंचा है। बुद्धिपूर्वक पूरी श्रदिसा का साधन साधु पद में हो सकता है। गृहस्थी संकर्गी हिंसा का त्याग कर सकता है, श्रारम्भी नहीं होड़ सकता है, तो भी वह धीरे २ श्रदिसा के मार्ग पर बढ़ता जाता है। इस तरह हिंसा से बचता हुआ श्रदिसा के पूर्ण साधन पर पहुँचता है, इसके लिये जैनाचार्यों ने गृहस्थों की ग्यारह श्रेणियां या प्रतिमाए बताई हैं, उनका संदोप कथन नीचे प्रकार है—

(१) दर्शन प्रतिमा—महिंसा धर्म का या भाव महिंसा व दृष्य महिंसा का पूरा २ अद्धान रक्ते व माठ मूलगुणों को पाले। मदिरा, मांस, मधु का सेवन नहीं करे व पाव अगुन्नतों का अभ्यास करे, संकल्पी हिंसा न करे, स्थूल मस्य न बोले, चोरी न करे, स्वकी में सन्तोष रक्ते व परिमह का प्रमाण कर ले। पानी झान कर व शुद्ध करके पीवे, रात्रि को भोजन न करने का अभ्यास करे, चार गुणों को धारण करे। (१) प्रशम-शातिभाव, (२) संवेग-वर्म से अनुराग, संसार शरीर भोगों से वैराग्य, (३) अनुकम्पा-पाणीमात्र पर द्याभाव, (४) आस्तिक्य-आत्मा व अनात्मा की व परलोक की अद्धा। वृथा आरम्भी हिंसा से बचने की कोशिश करे।

## (२) वत प्रतिमा-

बारह त्रतों को पाले। पाच आगुत्रत, तीन गुण्त्रत, चार शिचानत, ये बारह त्रत हैं। पांच चागुज्ञत—अहिंसा, सत्य, अचीर्य, अझचर्य, परिव्रह परिमागा । इन पांच अगुज्जतों के पाँच २ अतिचार या दोष यचाने चाहिए।

## अहिंसा अगुवत के पांच अतिचार-

क्रोधादि कपाय के वश हो अन्याय से—(१) बांधना या रोकना, (२) लाठी आदि से मारना। (३) अगोपांग झेदना। (४) अधिक बोम्म लादना, (४) अञ्चपान रोक देना।

### सत्य अणुद्रत के पाँच अतिचार-

(१) मिध्या कहने का उपदेश देना, (२) स्त्री पुरुष की बातें प्रकट करना, (३) सूठा लेख लिखना, (४) सूठ बोलकर जमानत ते लेना, (४) शरीर के आकार से जान कर किन्हीं का मन्त्र प्रकट कर देना।

## भ्रचौर्य अणुव्रत के पांच अतिचार-

(१) चोरी का उपाय बताना। (२) चोरी का माल लेना, (३) राज्य विरुद्ध होने पर न्याय का उल्लंघन करना, (४) कम व अधिक तोलना सापना, (४) मूठा सिका चलाना, खरी में खोटी मिलाकर खरी कहना।

## बह्मचर्य अए। द्वत के पांच अतिचार।

(१) अपने कुटुम्बी के सिवाय दूमरों के विवाह मिलाना, (२) व्याही हुई व्यभिचारिगी स्त्री के पास जाना, (३) वेश्यादि के पास आना जाना, (४) काम के खंग छोड़ अन्य खंग से काम की वेष्टा करना, (४) काम भोग की तीव्र बाबसा रखना।

### परिग्रह परिमारा दत के पांच ग्रतिचार-

दश प्रकार के परिषद का प्रमाण करना योग्य है—(१) खेत च जमीन कितनी, (२) मकान कितने (३) चांदी कितनी, (४) सोना जवाहरात कितना, (४) गौ बैल भादि कितने, (६) श्रनाज कितना च कहाँ तक (७) दासी, (८) दास, (६) कपड़े, (१०) वर्तन दो दो के पांच जोड़ करने जैसे—भूमि मकान, चाँदी सोना, धन धान्य, दासी दास, कपड़े वर्तन । हर एक जोड़ में एक को घटा कर दूसरे को बढ़ा लेना दोष है।

इस प्रतिमा वाले को पाच ऋणुत्र तों को दोष रहित पालना चाहिए।

## सात शील-

अर्थात् तीन गुणव्रत चार शिक्षा व्रत हैं। इनके भी पांच-पांच अतीचार हैं। व्रत प्रतिना में इनके बचाने की कोशिश करनी चाहिए। आगे की अर्थियों में ये पूर्ण बच सकेंगे।

### तीन गुरावत-

इनको गुणवा इसलिए कहते हैं कि इनसे अगुव्रतों की कीमत बढ़ जाती है। ऐसे ४ को ४ से गुणने पर, १३ हो जाते हैं।

(१) दिग्वरित गुण्त्रत — लोकिक काम के लिये दश दिशाओं में जाने व लेन-देन करने की मर्यादा बांधना। इसके बाहर वह हिंसादि पांच पाप बिल्कुल न करेगा।

#### पांच अतीचार-

१-- अपर की तरफ मर्यादा उल्लंघ जाना, २-नीचे की तरफ

मर्यादा से बाहर जाना, ३—छाठों दिशाओं में मर्यादा से बाहर चले जाना, ४—किसी तरफ जाने का चेत्र बढ़ा लेना कहीं घटा लेना, ४—मर्यादा को भूल जाना।

- (२) देशवत गुराव्रत—दिग्वरित में जो मर्यादा जन्म तक की हो, उसमें से घटा कर जितनी दूर काम हो उतनी दूर तक की मर्यादा कुछ नियम से एक दिन आदि के लिये कर लेना। इसमें लाभ यह होगा कि नित्य प्रति थोड़ी हद में ही पांच पाप करेगा। व्रतों का मूल्य बढ़ जायगा।
- (३) श्चनर्थदं हिंदिरित गुण्यत—की हुई चेत्र की मर्यादा के भीतर व्यर्थ के पाप नहीं करना जैसे—१—पाप करने का दूसरे को बिना प्रयोजन उपदेश देना, २—किसी की बुराई मन में विचारते रहना, ३—खोटी कहानी किस्से सुनना, ४—हिंसाकारी खड़ग श्चादि मांगे देना, ४—प्रमाद से या श्चालस्य से बेमतलब कार्य करना जैसे पानी फेंकना, वृत्त छेदनादि।

#### पाँच ग्रतीचार-

१—भंद बचन बोलना, २—भंद वचनों के साथ काय की कुचेष्टा करना, २—बहुत बकवाद करना, ४—बिना विचारे काम करना, ४—भोगोपभोग सामग्री बेमतलब जमा करना।

#### चार शिक्षाव्रत-

इससे साधु के चारित्र की शिचा मिलती है।

(१) सामायिक—सवेरे, दोपहर, शाम तीन या दो या एक दफे एकांत में बैठकर अरहंत सिद्ध का स्मरण करके संसार शरीर भोग को असार विचार कर शुद्धात्मा का मनन करे।

#### पाँच अतिचार-

१-मन के भीतर खोटा विचार करना, २-किसी से बार्ते कर लेना, ३-काय को बालस्यहर रखना, ४-निरादर से सामायिक करना, ४-सामायिक में पाठ जाप भूल जाना।

## (२) प्रोषधोपवास-

दो श्रष्टमी व दो भीदस माह में चार दिन गृहस्थ का कामादि को बन्द रसकर उपवास करना, धर्मध्यान में चित्त लगाना । पांच श्रतिचार—

१—बिना देखे व विना भाड़े मलमूत्र करना व कुछ रखना, २—बिना देखे व बिना भाड़े उठाना, ३—बिना देखे व बिना भाड़े चटाई छादि धासन विद्याना, ४—उपवास में भक्ति न रखना, ४—उपवास के दिन धर्म कार्य की भूल जाना।

### (३) भोगोपभोग शिक्षाव्रत-

पांच इन्द्रियों के भोगने यांग्य पदार्थों की सख्या कर लेना।
रोज सबरे २४ घएटे के लिये विचार कर लेना कि इतने पदार्थ काम
में लूंगा। उनसे अधिक न वर्ते गा। जैसे इतने कपड़े, इतने गहने
इतने भोजन, इतने दफे, आज ब्रह्मचर्थ है कि नहीं, इत्यादि मर्यादा
करने से हिंसा से बचा जाता है। जितने पदार्थों का प्रमाण
किया उतने पदार्थों के सम्बन्ध में हिंसा होगी। सचित्त वस्तु का
त्याग करना अर्थात् हरे पत्ते वनस्पति के खाने का त्याग करना।
इस ब्रत में मानव यह भी नियम कर स कता है कि आज पांच,
चार, झः, दो वस्तुएं खाऊंगा। भाव हिंसा व द्रव्य हिंसा से
बचने का यह उपाय है।

#### पांच अतिचार-

१—मूल से छेदे हुए सचित्त को खा लेना, २—हरे पत्ते तो हे हुए पत्ते पर रक्खी वस्तु खा लेना, ३—छोड़ी हुई सचित्त को द्यचित्त में मिलाकर खाना, ४—कामोद्दीपक रस खाना, ४—क्या व पक्का पदार्थ व पचनेलायक पदार्थ खाना।

## (४) अतिथि संविभाग-

साधुत्रों को या श्रावकों को दान देकर फिर भोजन करना। पांच अतिचार-

१—सचित्त पर रखे हुए पदार्थ का देना, २—सचित्त से रुके हुए पदार्थ का देना, ३—दान आप न देना दूमरे को कहना तुम दे दो, ४—दूसरे दातार से ईर्षा करके देना, ४—समयपर न देना देरी लगाना।

त्रत प्रतिमा वाला पहले की प्रतिमा के भी नियम पालता है। जैसी २ भेगी बढ़ती जाती है, पहले के नियमों में धारों के नियम जुड़ते जाते है। व्रत प्रतिमा वाला मीन से शुद्ध भोजन करता है।

## (३) सामायिक प्रतिमा-

सबेरे, दोपहर, शाम के दो दो घड़ी सामायिक करना। दो घड़ी ४८ मिनट की होती हैं। विशेष कारण से कुछ कम भी कर सकता है। इसके पॉच ऋतिचार टाल कर सनभाव से ध्यान करे।

### (४) त्रोषधोपवास प्रतिमा-

श्रष्टमी, चौदस को अवश्य उपवास करना, धर्म साधन करना, पाँच श्रवीचार बचाना।

### (४) सचित्त त्याग प्रतिमा-

इच्छा व राग घटाने को सचित्त भोजन नहीं, करना। प्रासुक या पका पानी पीना। सुखे व पक्के फल खाना, बीज न खाना।

## (६) रात्रि भोजन त्याग प्रतिसा-

रात्रि को चार प्रकार का आहार न आप करना, न दूसरे को कराना, खाद्य (जिसमें पेटभरे), स्वाद्य (इलायची पानादि), लेह्य 'चाटने की चटनी आदि), पेय (पीने की)। यद्यपि इस श्रेणी के पहले भी यथाशक्ति रात को नहीं खाता था परन्तु वहां अभ्यास था। यहां पक्का नियम हो जाता है। न तो आप करता है न करान ता है।

राति को बेगिनती कीट पतंरों जो दिन में विश्राम करते हैं। रात को भोजन की लोज में निकल पढ़ते हैं, खुराबू पाकर भोजन में गिर कर प्राण गवाते हैं। भोजन भी मास मिश्रित हो जाता है। बहुत प्राणी वध होते है। दीपक जलाने में और अधिक आते हैं। स्वास्थ्य के लिये भी तब ही भोजन करना चाहिए जब तक सूर्य का उदय हो। सूर्य की किरणों का असर भोजन को पकाने में मदद देता है। वास्तव में १२ घन्टे का दिन खाने के लिए बस है। रात्रि को विश्राम लेना चाहिए। दिन में भोजन करने से व रात्रि को न करने से के ई निर्वलता नहीं आ सकती है। भोजन रात्रि को खूब पकेगा, यदि दिवस में भोजन किया जावे। गृहस्थी का कर्तव्य ही यह है कि संध्या के बहुत पहले सब घर वाले खा पीकर निश्चन्त हो जावें। रात्रि को आराम करे व धर्म साधन करें।

## (७) बहाचर्य प्रतिमा-

श्रपनी स्त्री का सहवास भी त्याग कर ब्रह्मचारी हो जाना, चाहे देशाटन करना, चाहे घर मे रहना, वैराग्य मय वस्त्र पहनना, सादगी से रहना, सादा भोजन करना।

## (=) आरम्भ त्याग प्रतिमा--

साववीं तक आरम्भी हिंसा करता था। यहा आरम्भी हिंसा का भी त्याग करता है। अब यह व्यापार से धन कमाता नहीं। खेती आदि करता नहीं, घर में कोई आरम्भ करता कराता नहीं। जो बुलावे जीम आता है। सन्तोष से रहता है, सवारी पर चड़-ता नहीं, देखकर पैदल चलता है, दूर २ यात्रा का कष्ट नहीं सहता है, आत्मध्यान की शक्ति बढ़ाता है।

## (१) ब्रनुमित त्याग प्रतिमा---

इस श्रेणी में श्रावक लौकिक कार्यों में सम्मित देने का भी स्याग कर देता है। नौभी तक पृद्धने पर द्वानि लाभ बता देता था। अब धर्म कार्यों मं ही सम्मित देता है। भोजन के समय युलाने पर जाकर सन्तोष से भोजन कर लेता है।

## (१०) परिग्रह त्याग--

इस श्रेणी में सर्व सम्पत्ति को त्याग देता है या धर्मकायों में लगा देता है। यहां अवश्य घर को छोड़ता है। किसी धर्मशाला या नशिया में रहता है। अपने पास मामूली वस्तु व एक दो बर्तन पानी के लिए रख लेता है। बुलाने से जाकर शुद्ध मोजन कर लेता है, अहिंसा का विशेष साधन करता है।

## (११) उद्दिष्ट त्याग---

यहां वही भोजन करता है जो उसके निमित्त बनाया गया हो, किन्तु गृहस्थ ने अपने कुटुम्ब के लिये बनाया हो उसमें से भित्ता से जाने पर लेता है। बुलाने से नहीं लेता है। यह श्रावक खुझक कहलाता है। एक लंगोट व एक खंड चाहर रखता है, जिस से पग ढके तो मस्तक खुला रहे। कम कपड़ा रखने का मतलब यह है कि शरदी सहने की आदत हो जाये। एक मोर के पंख की पीछी रखते हैं, उससे मूमि साफ कर बैठते हैं। मोर के पंख की पीछी रखते हैं, उससे मूमि साफ कर बैठते हैं। मोर के पंख की छोटा प्राणी भी नहीं मरता है। एक कमरडल रखते हैं उसमें औटा पानी शोच के लिये रखते हैं जो २४ घन्टे नहीं बिगड़ता है। ऐसे चुझक भित्ता से जाकर एक घर में बैठ कर शांति से एक बार भोजनपान करते हैं। वर्म ब्यान व अहिंसा को विशंष पालते हैं, देख कर चलते हैं। कोई चुझक एक भोजन करपात्र भी रखते हैं। वे पांच सात घरों से भोजन एकत्र कर श्रंतिम घर में भोजन कर बर्तन स्वयं साफ कर लेते हैं।

इसके आगे जो साधु होना चाहते हैं वे चादर भी छोड़ देते हैं। केवल एक लंगोट रखते हैं। कमराइल लकड़ी का रखते हैं। भिचा से बैठकर हाथ में ही प्रास दिये जाने पर भोजन करते हैं। भाइ ऐलक कहलाते हैं। यह हाथों से केशों का लोंच करते हैं। सिर के, डाड़ी हैं बाल तोड़ डालते हैं। साधु के चारित्र का अभ्यास करते हैं। जब अभ्यास बढ़ जाता है व लज्जा को जीत लेते हैं तब महाचर्य के पूर्ण अधिकारी हो जाते हैं तब लंगोट त्याग कर नि-भिन्य साधु हो जाते हैं और पूर्ण भाव श्राहिसा व द्रव्य श्रहिसा पालते हैं।

इस तरह एक गृहस्थी ऋहिंसा के पथ पर चलता हुआ। पूर्ण श्रहिंसा का साधन करता हुआ ब्रह्मस्वरूप श्रहिंसामय हो जाता है।

# पूर्ण हिंसा के त्यागी मुनि होते हैं

जैसे आवक वो आठ मूलगुण धारण करने की आवश्यकता बतलाई है उसी तरह मुनि के भी २८ मूल गुण होते हैं।

यह श्रावक धर्म से बिल्कुल ही भिन्न हैं । इनको धारण करने वाला मुनि संपूर्ण भाव हिंसा तथा द्रव्य हिंसा का पूर्ण रूप से त्यागी होता है और पूर्ण ऋहिंसा धर्म का पालन करने वाला होता है । इस ऋहिंसा धर्म को पूर्णतया पाले विना मच्चे आत्म स्वरूप या परमात्म पद की प्राप्ति नहीं हो सकती है। इस श्रात्म स्वरूप की प्राप्ति के लिये श्रद्धाईस मूल गुए। पाले जाते है। अट्टाईस मूल गुराः-

पाँच महात्रत, पाच समिति, पाँच ही इन्द्रियो के निरोध छह त्रावश्यक, लोंच, त्रचेलक्य त्रर्थात् वस्त्र रहित, अस्नान, भूमि या पाटा चटाई पर सोना, दातुन नहीं करना, खड़े होकर एक बार आहार करना, दिन में एक बार भोजन करना यह साधु अर्थात् मुनि के अट्ठाईस मूल गुण हैं।

#### पांच महावतः-

हिंसा का पूर्ण रूप से त्याग, चोरी का त्याग, पूर्ण ब्रह्मचर्य का पालन करना, श्रीर संपूर्ण परिम्रह का त्याग करना इसे पांच महाव्रत कहते हैं।

## हिंसाविरतिः—(ग्रहिंसा महावत)

शरोर, इन्द्रिय, चौदह गुणस्थान, कुल, आयु, योनि इनमें

सब जीवों को जानकर मन, वचन, काय के द्वारा संपूर्ण हिंसा की कियाओं का त्याग करना इसको अहिंसा महाव्रत कहते हैं। सत्य महाव्रत:—

राग द्वेष मोहादि को उत्पन्न करने वाले श्रासत्य वचन को तथा दूसरे को संताप या दुःख उत्पन्न अरने वाले ऐसे श्रासत्य वचन को मन, वचन, काय के द्वारा पूर्णतया त्याग करना इसको सत्य महात्रत कहते हैं।

## अचौर्य महावत —

कहीं मार्ग में पड़ा, भूला हुआ, रक्खा हुआ या दूसरे के द्वारा इकट्टा किया गया हो तथा विना दो हुई ऐसी वस्तु पर मानकर इसको मन, वचन, काय के द्वारा पूर्ण रूप से त्याग करना इसको अचौर्य महात्रत कहते हैं। साधु किसी खेत की उसके स्वामी की आज्ञा के विना मिट्टी तक भी उठाकर नहीं जेते हैं। ब्रह्मचर्य महाद्रत—

वृद्ध, बाला, युवा स्त्रियों को माता, बहन, पुत्रीवत् समक्तर कभी स्पर्श होने पर मन में किसी प्रकार का विकार या काम-वासना नहीं होना तथा रूप का देखना इत्यादि देखकर या उनके बीच रहने पर भी बालक के समान निर्विकार निष्पाप भावना हमेशा रखना इसकी ब्रह्मचर्य महाव्रत कहते हैं। इस ब्रह्मचर्य महाव्रती को देव भी पूजते हैं।

## परिग्रह महाव्रत-

जीव के आश्रित अन्तरंग परिप्रह तथा चेतन, दासी, दास, रूपये, कपड़े, जमीन, घर, जी, पुत्र, माता इत्यादि तथा भांड या संसारी भोगोपभोग सामग्री इत्यादि परिप्रह का अन्तरंग व

बाह्यरूप से पूर्णतया त्याग करना तथा प्रहरण करने की मन में कभी लालसा नहीं रखना इसको परिमह महान्नत कहते हैं।

## पांच समिति-

ईर्या समिति, भाषा-समिति, श्रादाननिचेपण समिति, प्रतिष्ठा-पना समिति, एषणा समिति, ऐसे समितियाँ पाच हैं।

## ईयां समिति--

निर्जन्तु मार्ग से चलते समय श्रागे चार हाथ भूमि को देखकर चलना तथा अपने काम के लिये किसी प्राणी को पीड़ा नहीं देना तथा पाव के नीचे कोई चींटी आदि सूच्म जीव-जन्तु न मर जायें इस तरह सावधानता पूर्वक देख मालकर चलना इसको ईयों समिति कहते हैं।

#### भाषा समिति-

मूठा दोषादि लगने योग्य हास्य कार्य करना, हंसना या दूसरे जीव के मन को दुखाने योग्य कठोर वचन बालना, दूसरे के दोष प्रगट करना, दूसरे की निंदा अपनी प्रशंसा करना । स्त्री कथा, भोजन कथा, राज कथा, चोर कथा इत्यादि वचनों को झोड़कर अपने और पर के हित करने वाले वचन बोलना, उसे भाषा समिनि कहते हैं।

## एष्णा समिति-

उद्गमादि छ चालीस दोषों से रहित भूल आदि मिटाने के निमित्त तथा धर्म साधनादि निमित्त शुद्ध श्रासुक तथा संयम वृद्धिकारक मन से, वचन से, काय से, अनुमोदन रहित शुद्ध प्रासुक आहार को श्रावक के घर में जो वो गहस्थ हाथ में रक्ले उसे मौन पूर्वक शान्ति से प्रहण करना, राग द्वेष रहित विशुद्ध समभाव से भोजन करने वाले संयमी के निर्मल एषणा समिति होती है।

#### आदाननिक्षेपरण समिति-

क्षान के निमित्त पुस्तक आदि उपकरण्हप क्षानोपाधि, पाप-किया की निवृत्ति व सयम के लिये अर्थात् सूद्म जीव तथा चींटो इत्यादि जीवों की रहा के निमित्त पीछी आदिक सयमोपकरण, कमण्डलु आदि शौचोपकरण् और अन्य भी निमित्त कारण् हप चीजों को यत्नाचार पूर्वक देख भालकर उठाना रखना इसको आदान निचेपण् समिति कहते हैं।

## प्रतिष्ठापन समिति-

असंयमीजनों से गमन रहित निर्जन्तु एकान्त स्थान, हरित काय-हरे घास या कोमल घास इत्यादि हरित काय रहित स्थान, छिपा हुआ, छेद रहित चौड़ा और लोक जिसकी निन्दा न करें विरोध न करें ऐसे स्थान में मूत्र विष्टा आदि देह के मलका त्याग करना अर्थात् ऐसे स्थान में टट्टी पेशाब करना यह प्रतिष्ठापन समिति कहलाती है।

# इन्द्रिय निरोध व्रत-

चजु, कान, नाक, जीम और स्पर्शन ऐसे पांच इन्द्रिय हैं। इन पांचों को अपने २ रू। शब्द, गंध, रस, ठंडा गमीदि स्पर्शरूप विषयों से सदाकाल (इमेशा) साधुओं को रोकना चाहिये। ऐसा मान कर साधु इन पांचो इन्द्रियों का इमेशा निरोध करते और संयम की वृद्धि करके अपने आत्मस्वरूप की पुष्टि करते हैं।

## चक्षु इन्द्रियों के निरोध--

सजीव श्रजीव पदार्थों के गीत-नृत्यादि किया भेद, समचतुर-स्नादि संस्थानभेद, गोरा काला श्रादि रूपभेद—इस प्रकार सुन्दर श्रसुन्दर इन भेटों मे रागद्वे पादि का तथा श्रासक्त (लीन) होने का त्याग वह मुनि के चत्रुनिरोधन्नत कहते हैं।

#### कर्गेन्द्रिय निरोध वत--

षड्ज, ऋषभ, गांधार ऋादि सात स्वरहा जीव शब्द और वीगा ऋादि से उत्पन्न ऋजीव शब्द—ये दोनो तरह के शब्द रागादि के निमित्त कारण हैं इसलिए इन का नहीं सुनना वह भोत्रनिरोध है।

### घ्रागिन्द्रिय निरोध व्रत-

स्वभाव से गंधरूप तथा अन्य गधरूप द्रव्य के सस्कार से सुगिध आदि रूप ऐसे सुख दुःख के कारण भूत जीव अजीवरूर पुष्प चन्दनादि द्रव्यों में रागद्धेष नहीं करना वह आणेन्द्रिय नि-रोध अत है।

#### रसमेन्द्रिय निरोध वत--

रस वर्डक पदार्थों में गृद्ध नहीं होने देना श्रीर तथा संयम के घात करने वाली या इन्द्रियों के बलवान बनाने वाली वस्तुश्रों से जिह्वा इन्द्रिय को रोकना तथा दाताश्रों के द्वारा दिया हुआ निर्दोष आहार लेना वह जिह्वा विजय नाम वत है।

### स्पर्शनेन्द्रिय निरोध वत--

चेतन स्त्री इत्यादि जीव में और शैठ्या आदि अचेतन में उत्पन्न हुआ कठोर नरम आदि आठ प्रकार का सुलक्ष्प अथवा

दुःखरूप जो स्पर्श उसमें मुर्छित न होना, विषाद हर्ष नहीं करना वह स्परीनेन्द्रिय व्रत है।

# साधुत्रों के छह ग्रावश्यक कर्मों के नाम-

सामायिक, भगवान की स्तुति, बंदना, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान न श्रीर कायोत्सर्ग। ऐने नित्य प्रति क्रिया साधु को करनी वाहिए। सामायिक——

देह धारण करने हा जीवन, प्राणिवयोगहाय मरण—इन दोनों में तथा वांछित वस्तु की प्राप्ति हाप लाम, इच्छित बस्तु की अपित हाप श्रालाम, इच्छित बस्तु की अपित हाप श्रालाम, इस प्रकार श्राहार उपकरणादि की प्राप्ति श्रप्ताप्ति हाप श्रामि हाप लाम श्रालाभ में, इष्ट श्रानिष्ट के सयोग वियोग में, स्वजनित्रा-दिकवंधु, शत्र दुष्टादिक श्रारि—इन दोनों में, सुख दुःव में वा भूव प्यास, शीत उष्ण श्रादि वाधाओं में जो रागद्धेष रहित समान परिणाम होना उसे सामायिक कहते हैं।

#### स्तवन--

जो पहते प्रकरण में बतलाये गये ऋषभ, अजित आदि चौबीस तीर्थकरों के नाम की स्तुति और नाम के अनुसार अर्थ करना उनके असाधारण गुणों को प्रकट करना, उनके चरण-कमलों की पूजा करना, मन, वचन, काय की शुद्धि से उनकी स्तुति करना उसे चतुर्विशति स्तुति कहते हैं।

#### बंदना--

श्चरहन्त प्रतिमा, खिद्धप्रतिमा, श्वनशन श्चर्थात् उपवासादि बारह प्रकार के तपसे श्वधिक तपगुरू, श्चंगपूर्वादि संपूर्ण श्चागम ज्ञान से श्वधिक ज्ञानगुरू, व्याकरण न्याय श्वादि ज्ञान से विशेष श्रिक ज्ञानीगुरू, श्रपने की दीचा की देने वाले दीचागुरू और बहुत काल के दीचित वृद्धगुरू, इनको श्रुत भक्ति के द्वारा तथा मन में उनका स्मरण कर मन से बैठे २ बंदना नमस्कार करना इसे बंदना कहते हैं।

## प्रतिक्रमरग-

आहार शरीरादि द्रव्य मे, वस्तिका शयन आसन। दि चेत्र में, प्रात:काल आदि काल में, चित्त के व्यापार रूप भाव में, किया गया जो व्रत में दोष उसका शुभ मन, वचन, काय से शोधना प्रपने किये हुए दोष को अपने आप प्रगट करना, आचार्यादिकों के समीप आलोचना पूर्वक अपने दोषों को प्रगट करना। वह साधुजनों के प्रतिक्रमण गुण होता है।

#### प्रत्याख्यान-

नाम स्थापना द्रव्य चत्र काल भाव। इन छहीं में शुभ मन वचन काय से आगामी काल के लिये अयोग्य का त्याग करना अर्थात अयोग्य नाम नहीं करूंगा, न कहूंगा और न चिंतवन करूंगा इत्यादि त्याग को प्रत्याख्यान कहते हैं।

#### कायोत्सर्ग-

दिन में होने वाली दैवसिक आदि निश्चय क्रियाओं में आरहंत भाषित पश्चीस, सत्ताईस व एकसी आठ उच्छ्वास इत्यादि परिमाण से कहे हुए अपने २ काल मे दया, चमा, सम्यग्दर्शन अनन्तज्ञानादिचतुष्टय इत्यादि जिन गुणों की भावना सिहत देह मे ममत्व का छोड़ना वह कायोश्सर्ग है।

#### केशलोंच-

दो महीने, तीन महीने, चार महीने बाद उत्कृष्ट, मध्यम जघन्यरूप व प्रतिक्रमणसहित दिन में उपवास सहित जो अपने हाथ से मस्तक, बाढी, मूं छ के केशों का उलाइना। वह जोंच नामा मूलगुण है।

#### अचेलकपन व्रत-

कपास, रेशम, रोम, तीन प्रकार के बने हुए वस्त्र, मृगछाला आदि चर्म, बृज्ञादि की छाल से उत्पन्न सन आदि के टाट, अथवा पत्ता तृष्ण आदि- इनसे शरीर का आच्छादन नहीं करना, कड़े हार आदि आभूषणों से भूषित न होना, संयम के तिनाशक द्रव्यों करि रहित होना- ऐसे तीन जगतकरि पूज्य वस्त्रादि बाझ-परिप्रह रहित होना अचेलकन्नत मूलगुण है। इससे हिंसा का उपार्जनरूप दोष, प्रचालनदोष, याचनादिदोष नहीं होते!

#### ग्रस्नानवत-

जल से न्हानारूप स्नान, श्रादि शब्द से उबटना, श्रंजन लगाना, पान लाना, चंदनादिलेपन- इस तरह स्नानादि कियाश्रों के छोड़ देने से जल्लमल्लस्त्रेदरूप देह के मैल कर लिप्त हो गया है सब श्रग जिसमें, ऐसा श्रस्तान नामा महान गुण मुनि के होता है। उससे कपायनिमह रूप प्राण्यसंयम तथा इन्द्रियनिमहरूप इन्द्रियसंयम इन दोनों की रच्चा होती है। यहां कोई प्रश्न करे कि स्नानादि न करने से श्रशुचिपना होता है? उसका समाधान यह है कि मुनिराज व्रतोंकिर सदा पित्र है, यदि श्रतरित हो के जलस्नान से शुद्धता हो तो मञ्जो, मगर, दुराचारी. श्रसंयमी, सभी जीव स्नान करने से शुद्ध माने आयंगे सो ऐसा नहीं है। प्रत्युत जलादिक बहुत दोषों सहित हैं। श्रनेक तरह के सूच्मजीवों से मरे हुए हैं। पाप के मूल हैं। इसिलये संयमी जनों को श्रस्नानव्यत हो पालना योग्य है।

#### क्षिति शयन वत-

जीव वाधा रहित, चल्यसंस्तर रहित, असंयमी के गमनरहित.
गुप्त भूमि के प्रदेश में दंड के समान अथवा धनुष के समान एक
पसवाड़े से सोना वह ज्ञितिशयन मूलगुण है।

#### अदन्तवनव्रत-

श्रंगुली, नख दातीन (तृणविशेष) पैनी ककणी, वृत्त की छाल (बक्क्ल) श्रादि कर दातमल को नहीं शुद्ध करना अर्थात् दाती न नहीं करना वह इन्द्रिय संयम की रत्ता वरने वाला श्रदतवन मूलगुण त्रन है।

#### स्थितभोजनवत-

अपने हाथहप भाजन पर भीत आदि के आश्रय रहित चार श्रीपुल के अंतर से समपाद खड़े रहकर अपने चरण की भूमि, मूठन पड़ने की भूमि, जिमानेवाले के प्रदेश की भूमि-ऐसी तीन भूमियों की शुद्धता से आहार प्रहण करना, वह स्थित भोजन नामा मूलगुण है।

### एक भुक्त का स्वरूप—

सूर्य के उदय और अस्त काल की तीन घड़ी छोड़ कर. वा मध्यकाल में एक मुहूर्त, दो मुहूर्त, तीन मुहूर्त काल मे एक बार भोजन करना, वह एकमुक्त मूलगुण है।

## मूलगुरगो का फल-

इस प्रकार पूर्व कहे गये विधान से युक्त मूलगुर्णों को मन वचन काय से जो पालता है वह तीन लोक में पूच्य होकर अवि-नाशी सुख वाले कर्मरहित जीवकी अवस्थारूप मोच को पाता है। इस प्रकार जैन साधु उत्पर कहे हुए अठाईस मूलगुरा पासते हैं। जैन साधु के अन्दर इन अठाईस में से एक भी गुण कम हो तो उमे जैन शास्त्र के अनुसार पूर्ण साधु पर के योग्य नहीं माना गया है। इन अठाईस मूलगुणों के पातने से ही पूर्ण अहिंसा धर्म तथा आत्म स्वरून को प्राप्त करने का अधिकारी वन पाता है। और पूर्ण अहिंसा धर्म के आराधक होने के कारण ये साधु सम्पूर्ण प्राणी मात्र पर दया अर्थात् एक वृक्त से लेकर चीटी, पशु-पन्नी इत्यादि जो भी शरीरधारी प्राणी पृथ्वी पर विचरते हैं, उनकी रक्ता करने में हमेशा दक्तिच रहते हैं। तथा शत्रु मित्र में समभाव और अपने शरीर से भी आशा नहीं रखते हैं। और सम्पूर्ण प्राणी मात्र के कल्याण तथा अपनी आत्मोन्नति में रत रहते हैं। जैसे कहा भी है—

# विषयाशावशातीतो निरारंभो परिग्रहः। ज्ञान ध्यान तपो रक्त तपस्वी स प्रशस्यते।।

हमेशा यह साधु संपूर्ण सांसारिक वासनाओं से विरक्तं सासा-रिक आरम्भों से रहित, सपूर्ण परिमहों से रहित होक्द केवल न्वपर कत्याण की भावनायें लेकर यह साधु भ्यान और अभ्ययन में रत रहते हैं और आत्मसाधन की रक्षा के निमित्त शरीर रक्षा के लिये एक दिन में एक बार गृहस्थी द्वारा अपने लिये बनाये हुए शुद्ध भोजन में से विनय पूर्वक उनके द्वारा दिया गया शुद्ध भोजन खड़े होकर अपने हस्तपुट से लेते हैं। केवल आहार के निमित्त आवक के घर जाते हैं जिस समय भोजन करते हैं पानी दूध जो भी खाने की चीज है उसी समय लेते हैं, और उसमे रुचि नहीं रखते हैं। शरीर आहम साधन का मुख्य साधन है वह आहार बिना नहीं चलता है ऐसा समक्ष कर आहार प्रहण करते हैं।शरीर की पृष्टि या शक्ति बढ़ाने के लिये आहार नहीं लेते हैं। इन चीजों से भी वासनाओं को घटाने की कोशिए करते हैं।

इस प्रकार वासना तथा संसार वासनाओं को कम करने की तथा ध्यान अध्ययन सब की वृद्धि और शरीर मोह इत्यादि की आशा इसलिए करते हैं कि पूर्ण रीति से संसारी वासना तथा इन्द्रिय वासनाओं से रुचि घटने से आत्मस्वरूप के प्रति अच्छी तरह रुचि बढ़ जाने से अंत में निर्विकल्प समाधि सिद्धि प्राप्त करने में कष्ट न हो। जो भी जैन शास्त्र में साधु की त्याग अवस्था का साधन बतलाया गया है, वह त्याग निर्विकल्प समाधि की श्रीतम साधना के लिये बतलाया गया है।

यह साधु बनने के पहले से ही महस्थ अवस्था में रहते हुए भी त्याग की भावनाओं को बढ़ाने के निमित्त रागादि वासनाओं को घटाने के लिये परिमहादि में भी लालसा कम रखते हैं। श्रीर भोगादि विषय वासनाओं में अकि रखते हुए विषय वासना रूपी रस को सुला देते हैं। जैसे राग रस घटता जाता है उतनी उतनी आत्मोन्नति की मलक अनुभव में प्रकट होती है। जितनी जितनी प्रकट होती है उतनी ही वैराग्य भावना भी बढ़ती जाती है। जब संपूर्ण भोगादि संसार वासना परिपक्व होकर कर्म की निर्करा होती है तब शारीर मात्र परिमह रखहर अंत में निर्मन्थ अवस्था प्राप्त कर आत्मध्यान व तप के द्वारा शरीरस्थ आत्मस्वरूप को पहचान कर अपने स्वानुभव के द्वारा शरीर और आत्मा के भिन्न २ रूप में देखकर उसी के अनुसार आचरण करते हुए जब शरीर पूर्ण परिपक्क हो जाता है तब अपने

आप बिना प्रयत्न से गिरने लगता है। तब उस साधु को कष्ट मालम होता है और भीतर की ज्योति की मलक पहले से ही पुष्टिको प्राप्त होने के कारण शरीर बल कम होकर गिर जाता है। केवल निर्विकल्प भारमा ही नजर में भाता है और भूख प्यास पूर्णतया पहले से नष्ट होजाती है, इसी को निर्विकरप ममाधि कहते हैं। यह आत्म-हत्या नहीं है। इसका खुलासा बह है जैसे कच्चे नारियल का माड़ में जब तक डंठल के साथ मजबूत सम्बन्ध बना हुआ है अगर जबरदस्ती उस कच्चे नारियल की गिराया जावे तो वह कच्चा नारियल खाने योग्य कभी नहीं हो सकता। न ही उसके अन्दर खोपरा अर्थात् गिरी जमा होगी, नाहीं उसका पानी मीठा होगा, न पुनः काद में लग सकता है, सो हर प्रकार से वह कच्चा नारियल खराब होता है। अगर नारियल कम कम से बढ़ता जायेगा और उसके धन्दर का कच्चा खोपरा जिसका क्रिलके के साथ मजबून सम्बन्ध है यह सम्बन्व जैसे २ कथा पढ़ जायेगा वैसे वेसे नारियत पक्ता होगा श्रीर उसमें लगा बठल भी सूख जायेगा जैसे कम कम से स्कृते सूखते नारियल का भीतरी खोपरा पका होकर ख़िलके से सम्बन्ध छोड़कर गोले के रूप में पृथक होता है तब उसके जपर जितनो भी चीट मारी जायेगी तो भी वह जिलके से पृथक होगा, परन्तु भीतरी गोले को चोट नहीं आती है। जब उसका डंठल पक कर सूख जाता है तब बिना मेहनत के आप ही चाप गिर जाता है। उसे तोड़ने की जहरत नहीं होती। तब बह नारियल जहाँ भी उसे ले जाया जाय वहाँ पूजनीय तथा लोगों का त्रिय तथा साने योग्य होता है। दुनियाँ में उसका मृल्य बढ़ जाता है। धागर कच्चे को तोड़कर रस्त दिया जावे

तो तुरन्त ही सड़ जाता है। और लोक निद्य माना जाता है। अर्थात परिपक अवस्था के बिना टूट जाना ही आत्म-हत्या के समान है।

इसी तरह यह जीबात्मा जब तक गृहस्थावस्था में राग से इन्द्रिय वासनात्रों में संसार में आत्मा के साथ रंगा हुआ है श्रीर जब तक मोहरूपी चिकनेपन का श्रात्मा के साथ सम्बन्ध है श्रौर यह जीवात्मा जब तक उसको श्रपना मान कर उसके साथ चिपका हुआ है तब तक आत्मोक तत्व की परिपक्वता नहीं हो सकती। कदाचित् रोग से या कोई बीमारी से या शस्त्रघात से या आत्म हत्या से शरीर छूट जावे तो उसे आत्महत्या या अकाल मृत्यु कहते हैं। परन्तु शरीर छोड़कर निर्विकल्प अवस्था को प्राप्त हुआ, ऐसा नहीं कह सकते । जब गृहस्य ससार भागादि विषय वासना रूपी संसारी रागरस को क्रम २ से सुखाने के लिए जन्म लेकर त्याग का श्रभ्यास कर राग रूपी विकल्प परिवक्क करके अन्त में भोगादि शूल सूलकर अखंड आत्म ज्योति शरीर से गोले की तरह भिन्न स्वरूपे हो जाता है और शरीरादि पर वस्तु रूप में दिखने लगता है। तब आप ही आप गिर जाता है और बिल्कुल संसार वासना नष्ट हो जाती है अर्थात् सतार भोगाहि शूल बिल्कुल नष्ट होकर शरीर छूट जाता है तो इसकी सल्तेखना या समाधि-मरण या निर्विकल्प दशा कहते हैं। इसी का नाम पूर्ण साधु श्रवस्था है। यही साधु परमानन्द परमपद या शिवपद बीतराग-रूप अवस्था को प्राप्त होता है अर्थात् सच्चे परमपद व आत्म-स्वभावरूपी सच्चे स्वराज्य को प्राप्त हो जाता है। इसी से नर से नारायन पद प्राप्त हुआ कहलाते हैं। यही साधु का सच्वा मार्ग है। इसी पद की प्राप्ति के लिये महान् राजा महाराजाओं ने राज्यपद मे रहते हुए भी प्रहस्थ अवस्था में एक देश अहिंसा को पालन करते हुए आत्मोजिति का साधन करते हुए अन्त में राज्य-पद को छोड़ दिया।

ससार में तब तक रहे कि जब तक आत्मोझित का साधन पूर्णतया साधन न हो या अभ्यास या शक्ति प्राप्त न हो। जब आत्मपद प्राप्त कर लेने की शक्ति उनके अन्दर प्रकट होजावे तभी इस संसार को त्याग कर मुनि पद धारण कर तप और ध्यान के द्वारा कर्म की निर्जरा कर अलड सुख प्राप्त कर लेवे।

#### श्री ऋषभदेव जी का काम-

ऋषभदेव पहले तीर्थं कर तब हुये थे जब आर्यलएड में भोगभूमिके पीछे कर्मभूमिका प्रारम्भ हुआ था। उन्होंने प्रजाको श्वसि
आदि छ कर्मों से आजीविका करना सिखाया था। प्रजा का
विभाग उनकी योग्यतानुसार तीन वर्णों में कर दिया था। जो
शख रखकर रक्षा करने की योग्यता रखते थे उनको ज्ञिय वर्ण
में। जो कृषि, वाणिज्य, मसिकर्म के योग्य थे उनको वैश्य वर्ण में,
जो शिल्प व विद्या कर्म से आजीविका करने योग्य थे व
सेवा कर्म के योग्य थे उनको शुद्र वर्ण में स्थापित किया था।
राज्य दंढ विधान जारी किया था।

# भरत बाहुबलि युद्ध-

उन ही के पुत्र भरत चक्रवर्ती हुए थे। इन्होंने सेना लेकर दिग्विजय करके भरत सेत्र के छः लएडों को वश में किया था। बड़े प्रभावशाली थे। इनके भाई बाहुबलिजी थे। यह वश में न हुए तब चक्रवर्ती ने युद्ध करके वश करना चाहा। भरत की और बाहुबिल की बहुत बड़ी सेना थो। युद्ध की तैयारी हो गई थी। तब दोनों के मन्त्रियों ने विचार किया कि इस युद्ध में लाखों मानव य पशुश्रों का सहार होगा। कोई ऐसा उपाय निकाला जावे जो युद्ध न हो और दोनों भाई श्वापस में निवट लें। दोनों मन्त्रियों ने सीन प्रकार के युद्ध निश्चित किये—स्यायामयुद्ध, दृष्टियुद्ध, जल-युद्ध। दोनों भाई इस पर राजी होगये। दोनों भाई स्वयं स्यायाम करने लगे, दृष्टि भिलाने लगे, जल से कलाल करने लगे। तीनों में भरतजी हार गए, बाहुबिलजी जीत गये। यह उदाहरण इसलिए दिया गया कि एक जैनी राजा का धर्म है कि विरोधी हिंसा को जहां तक हो, बचावे। केवल लाचारी से श्रीर कोई उपाय न होने पर ही करे।

### श्री रामचन्द्र और जैनधर्म-

जैन पुराणों में श्री रामचन्द्र की आठवाँ बलभद्र व लहमण् को आठवा नारायण लिखा है वह जन्म से जैनवर्म की पालने वाले थे, ऐसा बताया है। श्री रामचन्द्रजी श्रावक धर्म के पालने वाले थे, स्थाय मार्गी थे, जैनधर्म के आहंसा तत्व की मान्य करते थे। संकल्पी हिंसा के त्यागी थे। आरम्भी के त्यागी नहीं थे। जब रावण श्री रामचन्द्रजी की स्त्री पतित्रता सीता का छल से हरण कर लेगया तब रामचन्द्रजी ने बहुत से आहंसात्मक उपाय किये जब रावण ने सीता को नहीं लौटाया और आहंकार के पर्वत से नहीं उतरा तब न्याय व धर्म की रहार्थ रामचन्द्र को हिंसात्मक श्योग करना पड़ा। विरोधी हिंसा करनी पड़ी। युद्ध की तैयारी करने पर भी राम ने हनुमान की भेजा कि रावण हठ की छोड़ देवे। जब उसने हठ की नहीं छोड़ा, तब रामचन्द्र ने सेना लेकर लंका पर चढ़ाई की, रावण का वध करना पड़ा, सीता की रचा करनी पड़ी। यह कार्य गृहस्थ धर्म के अनुकूत ही किया। विरोधी हिंसा का गृही त्यागी नहीं होता है।

## वोर वैश्य जम्बू स्वामी-

जैन पुराणानुसार श्री महावीर स्वामी के मोच जाने के बाद दर वर्ष में तीन केवज्ञानी हुए हैं। अन्तम केवज्ञानी श्री जम्बूस्वामीजी हुए हैं। अब वीर निर्वाण सम्बत् २४५२ (सन् १६५६) है। यह जम्बूकुमार कुल में वैश्य श्री अरहम्तद्वास के पुत्र थे। यह युद्ध कता में बहुत निपुण थे। राजगृही में जब श्रेणिक या बिम्बसार का राज्य था तब राज्यसमा में जाया करते थे एक दकै उस राज्य पर चढ़ाई की और युद्ध किया। ५००० योद्धाओं का संहार किया। विजयतच्मी हस्तगत की। किर जब त्यागी हो गए, तो उसी शरीर से मोच का लाभ किया। महावीर स्वामी के पीखे का इतिहास भी जैन वीरों के वर्णन से भरा पड़ा है।

## चन्द्रगुप्त मौर्य--

सहाराज चन्द्रगुप्त मीर्य जैन सम्नाट् भारतवर्ष में हुए हैं। सन् ई० से ३२० वर्ष पहले उन्होंने मीक लोगों का श्राक्रमण भारत पर रोका, वीरता से लड़कर सेल्युकस से संधि की। उसने श्रापनी पुत्री इनको विवाही। इसकी श्राम्मा सारे भारत में चलती थी। यह श्रन्त में श्री भद्रवाहु श्रुतकेवली का शिष्य मुनि होगया व श्रवणवेलगोला में गुरु भद्रवाहु का समाधिमरण कराया।

#### राजा खारवेल-

राजा खारबेल मेघबाइन कलिंग देश का अधिपति बड़ा

प्रतापशाली जैन राजा सन् ई० १४० वर्ष पहले हुआ है, इसने कई युद्ध किये। जैनधर्म का बढ़ा भारी भक्त था। खंडगिरि, उदयगिरि पर्वतों पर सैंकड़ों गुफायें जैन साधुआं के ध्यान के लिए ठीक की। ये कटक के पास मुननेश्नर स्टेशन से ४-६ मील है। उनका चरित्र वहाँ की हाथी गुफा के भीतर अंकित है।

## चामुण्डराय बीर मार्तण्ड-

दिल्लिए से गंगावंशी राजाओं ने मैसूर प्रान्त से व आसपास
में दूसरी शताब्दी से लेकर आठवीं शताब्दी तक राज्य किया है।
वे सब राजा जैनधर्मी थे। वहाँ पर एक सेनापित चामुण्डराय
था, जिसने कई युद्ध विजय करके वीर मार्तरुड, समर परायण
आदि की पदवी प्राप्त की थी। धर्मात्मा इतना था कि उसने
अवणवेलगोला से ५६ फुट ऊँची श्री बाहुबलि खामी की मूर्ति
स्थापित की। दशवीं शताब्दी से प्रतिष्ठा कराई। इनके लिए
श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्त चकवर्ती ने श्री गोमठसार प्रन्थ रचा था।
इन ने स्वय चारित्रसार लिखा है। व कनदी से स्वयं गोमटसार
की टीका लिखी थी व अन्य प्रन्थ बनाए थे।

## महाराजा अमोघवर्ष-

द्विण हैदराबाद मान्यखेट राज्य में कई राजा जैनी हुए हैं। श्रीसद्ध राजा अमोधवर्ष हुआ है। ६० वर्ष तक न्याय पूर्वक राज्य किया। अन्त में यह स्वयं श्री जिनसेनाचार्य का शिष्य मुनि होगया था। भारतवर्ष के इतिहास में जैन वीरों का बहुत बड़ा हाथ रहा है। उद्यपुर के राजा मामाशाह जैन थे जिसने करोड़ों का धन दिया व स्वयं सेना में शामिल हो गया।

जैन प्रन्थों से प्रगट है कि श्री महावीर स्वामी के समय में

तीन प्रकार जैन राजा भारत के भिन्न भिन्न स्थानों पर राज्य करते थे।

# सत्य अहिंसामय युद्ध है--

कभी कभी गृहस्थों को भी मुनियों की तरह किसी अन्याय के मिटाने के लिये व अपनी सत्य प्रतिक्षा को पालने के लिए स्वयं कष्ट सहकर तप करना पड़ता है। प्राणों के स्याग को सत्य प्रतिक्षा के पालन की अपेदा तुच्छ समभा जाता है। इसको सत्याप्रह का अहिंसामय युद्ध कहते हैं। इस युद्ध में बहुधा उसके तप के प्रभाव से विजय होती है। परन्तु यह तप त । ही करना चाहिये जब अपना प्रयोजन विल्कुल सत्य ठीक व न्यायय के हो तथा जो कोई इस सत्य व न्याय में बाधक हो वह हमारे तप से प्रभावित हो सके। इस बात का निर्णय अपनी तीज्ञ बुद्धि से गृहस्थ को करना चाहिए। दुष्ट व बदमाश व गाढ़ अन्यायी के सामने यह अहिंसामय हमारा तप कार्यकारी नहीं होगा। जैन सिद्धान्त में पुराणों के भीतर ऐसे कई उदाहरण हैं। उनमें से दो तीन यहाँ दिये जाते हैं।

# ऑहसा युद्ध में यमपाल चांडाल का सत्यापह--

यमपाल चांडाल एक राजा के यहाँ फांसी देने के काम पर नियत था। एक दफै वह एक साधु महातमा के उपदेश को, सुनने चला गया। वहाँ श्राहिंसा धर्म का उपदेश था, हिंसा करना पापर्वंच का कारक है। श्राहिंसा परम प्रिय वस्तु है। प्राणीमात्र की रहा। करना धर्म है। यह भी उपदेश में निकला कि यहि रोज धारम्भी हिंसा न छूटे तो महीने में दो ष्यष्टमी व दो चौदश के दिनों में गृहस्थी को उपवास करके धर्म भ्यान करना चाहिये व इस दिन आरम्भी हिंसा भी न करनी चाहिये। इस कथन को सुनकर उपस्थित लोगों ने इन चार पर्वों मे आरम्भी हिंसा का त्याग किया। यमपाल चांडाल ने भी महीने में दो दिन चौदस को आरम्भी हिंसा का त्याग किया और उस दिन फांसी न देने की प्रतिझा करली। यह चौदस के दिन राज्यकार्य में नहीं जाता था। व घर ही पर रहकर धर्म का चितवन करता था। वहाँ के राजा ने एक दफै अष्टाहिका वर्त के आठ दिवस में यह नगर में ढिंढोरा पिटा दिया था कि कोई मानव पशु का घात न करे न करावे. जो करेगा उसे भारी दण्ड मिलेगा। उस राजा के एक पुत्र ने ही मास की लोलपतावश प्राग्णचात कराया। राजा को मालुम पद गया। उसने उस पुत्र से रुष्ट होकर उसकी फांसी पर चढाने की आज्ञा दे दी। वह दिन चौदस का था। कोतवाल ने यमपाल चाडाल को घर से अुलवाया कि वह राजपुत्र को फासी पर लटकावे। सिपार्टी लोग यमपाल के घर पर आये। आवाज लगाई, किवाइ बन्द थे। यमपाल समक गया कि किसी दिसा के काम को कराने के लिये राजा ने बुलवाया होगा। उसने अपनी स्त्री से कह दिया कि कहदे कि वह घर पर नहीं है। तय सिपाही बोला कि वह बहुत कमनसीय है। आज राजा के पत्र को फांसी पर लटकाना है। यदि वह होता व चलता व फासी देता तो उसको राजपत्र के हजारों रुपये के गहने कपड़े मिल जाते।

स्त्री को इन वचनों के सुनने से लोभ आगया। उसने किवाइ लोल दिये और मुँह से कहती हुई कि पतिदेव नहीं हैं, उंगली के इशारे से बताने लगी कि वे वहा पर बैठे हैं। सिपाही ने यमपाल को पकड़ लिया। कोतवाल के पास ले आया। कोतवाल ने आक्षा की कि राजकुमार को फासी पर लटकात्रों। तब यम-पाल ने प्रार्थना की कि ज्ञाज चतुर्दशी है। ज्ञाज मैंने हिंसा करने का स्याग किया है। मैं इस काम को ज्ञाज नहीं कर सकता हूँ, ज्ञाम करें। कोतवाल ने राजा को खबर की। राजा ने शान्ति से विचार किये बिना क्रोध युक्त हो यमपाल को बुनाकर कहा कि आज्ञा का पालन करों। उसने बड़ी विनय से प्रार्थना की कि आज मुक्त पर कुपा करें। मैंने मुनिराज के पास जाज के दिन हिंसा करने का त्याग किया है। मैं लाचार हूँ, मैं ज्यपनी प्रतिक्षा को तोड़ नहीं सकता। राजा ने धमकी दी कि यदि तुम आज्ञान मानोगे तो तुमकं भी प्राण्ड्य मिलेगा। तब यमपाल चांडाल ने विचार किया कि मुक्त ज्ञपने सत्य की निभाना चाहिये। प्राण् भले ही चले जावें परन्तु सत्य आव्रह या सत्य प्रतिक्षा को कभी न तोड़ना चाहिए। धर्म के नाश से मेरी आत्मा का बुरा होगा। प्राण् तो एक दिन छूटने ही हैं, आत्मा का नाश तो नहीं होता।

उसने प्राण त्याग का निश्चय करके कह दिया—महाराज !
मैं धर्म को छोड़ नहीं सकता हूं। यदि प्राण भी जावें तो परवाह
नहीं है। इस समय यमपाल के मन में छाईसामय तप की
भावना हो गई कि धर्म त्याग न करूंगा, चाहे प्राण चले जावें
व राजा की आज्ञा मेरे धर्म को अष्ट करने वाली मेरे लिये न्यायपूर्ण नहीं है। राजा एक दिन ठहर सकता है व दूसरे को आज्ञा
हे सकता है। राजा विचार नहीं करता है तो मुसे तो सत्य अत
न छोड़ना चाहिए। यही सत्यागह का तप है जो न्याय व धर्म के
पीछे प्राणों की बाजी लगा हेना।

राजा छाज्ञा देता है कि इस यमपाल को व राजपुत्र को, दोनों को गहरे वालाब में डुबा दिया जावे। सेवक गए दोनों को ले जाते हैं। यमपाल श्रात्मा के श्रमरत्व का व श्रहिंसा अत के पालने से दृद्ता रखने का विचार करता हुआ हिषत मन से चला जाता है यमन में कहता है कि आज मेरे प्राणों की परीचा है। मुक्ते परीचा में सफल होना चाहिए। उसके मन की दृद्ध भावना का व तप का यह फल होता है कि उसके एक देव तालाब से निकाल कर एक उंचे सिंहासन पर विराजमान कर देता है व उसके साथी और देव भी आते हैं। सब देव मिल कर उसके धर्म में स्थिर रहने की स्तुति करते हैं।

यह खबर राजा की पहुँचती है। राजा भी आता है यह इसकी महिमा देखकर अपने मुर्खता पूर्ण व क्रोधपूर्ण व्यवहार पर परचाताप करता है व इस यमपाल की धर्मात्मा समम्म कर इसका स्वर्ण कलशों से स्नान कराता है, नए बस्नाभृष्ण पहनाता है, कुछ प्राम देता है। वह तब मे एक धर्माङ्ग नित्य श्राहिंसा धर्म पालने वाला गृहस्थ भावक हो जाता है। चाहाल कर्म का त्याग कर देता है। इस तरह यमपाल चांडाल ने सत्याग्रह के श्राहिंसामय तप से विजय पाई।

# श्री सुदर्शन सेठ की कथा-

पापुर में सेठ वृषभदास राज्यमान्य थे। उनका पुत्र सुदर्शन कामदेव के समान रूपवान, विद्वान, धर्मात्मा था, जो जैनधर्म के आवक पद के बाहर ब्रत पालता था। श्रष्टमी चौदस को उपवास करके स्मशान के निकट ध्यान करने को जाता था। एक दिन सेठ सुदर्शनकुमार युवावय में राजा के साथ वन की सैर करने को गया था। राजा की रानी सुदर्शन को देखकर मोहित हो गई उसने एक प्रवीख सखी से कहा कि राजिको उसे महल के भीतर लाको। सखी ने एक कुम्हार से सेठ सुदर्शन के आकार का मट्टी का पुतला बनवाया और रानी के महल में लेकर चली तब दरमान ने रोका। उस सखी ने मट्टी के पुतले को पटक दिया और कोघ में बोली—रानी ने यह खिलीना मंगाया था सो तुम्हारे डर से यह फूट गया। रानी बहुत कोधित होगी।

तब सब सिपाहियों ने बिनती की कि दूसरा पुतला लेका अब तुमें नहीं रोकेंगे। इस तरह द्वारपालों को वश करके वह लौटी। अष्टमी का हो दिन था। सेठ सुदर्शन उपवास करके रात्रि को वन में क्यासन लगाए ध्यान कर रहे थे। उसने सेठ को कंधे पर चढ़ा लिया और रानी के महल में लाकर घर दिया। रानी कामभाव से पीड़ित थी। अनेक हावभाव विलास किये, परन्तु सेठ सुदर्शन का मनमें कि नहीं डगमगाया। सेठजी उसे उपसर्ग समम कर पत्थर के समान ध्यानी व मौनी रहे। मन में प्रतिक्का कर ली कि जो इस उपसर्ग से बचे तो मुनि दी जा धारण करेंगे। रानी ने रात भर चेष्टा की। जब देखा कि यह तो दस से मस न हुए, इतने में सवेरा हो गया।

श्रपना दोष छिपाने को इसने अपना श्रंग मर्दन किया व नखों से विदार लिया और गुल मचा दिया कि एक सेठ कुमार मेरी लग्जा लेने को आया है, मेरे घर बैठा है। राजा को खबर हुई, राजा कोध से भर गया, बिना विचारे यह आझा कर दी कि घस सेठ का सिर फौरन अलग कर दो। चाकर लोग तुरन्त सेठ को वध करने को ले गए। सेठ मौन में, ध्यान में, सत्य पतिज्ञा

आहृद् थे। उस समय यदि अपना बचाव करते तो कोई ठीक नहीं मानते इससे शान्ति से शाण देना ही ठीक सममा। सत्या-ग्रह से अहिंसामई तप किया। वहां के रस्तक देव ने अविधिज्ञान से यह सब चरित्र जान लिया व सेठ को निर्दोष व धर्मात्मा जान कर उसकी रचा करना धर्म सममा। जैसे ही सेठ के ऊपर तल-वार चलाई गई वह गले के पास आते ही फूल की माला हो गई। देवों ने प्रकट होकर बहुत स्तुति की। राजा भी आया। देवों ने रानी का दोष प्रकट किया व सेठ की निर्दोष व धर्मात्मा सिद्ध किया। राजा ने रानी की उचित दण्ड टिया। सेठ सुदर्शन सत्याग्रह के ऋहिंसामय तप में विजय पाकर परम संतोषित हुए श्रीर तब सब को धर्म का माहात्म्य बताकर व सममा कर संतो-षित किया। अपने पुत्र सुकात को बुलाकर कर्त्तव्य पालन की शिचा दो। फिर आप वन में विमलवाहन मुनि के पास गए। सर्व परिषद्द त्याग कर मुनि हो गए। पूर्ण ऋहिंसा धर्म पालने लगे। प्रभु ध्यान की अग्नि से कर्मों का नाश कर अरहत होकर सिद्ध व मुक्त हो गए। सेठ सुदर्शन का निर्वाण स्थान पटना गुल-जारबाग स्टेशन के पास ही निर्मापित है। इस निर्वाण भूमि की सर्व दिगम्बर व श्वेतांबर जैन पूजन करते हैं।

## श्राहसा सत्याप्रहिरगी सीता जी-

श्री रामचन्द्रजी की स्त्री सीता को जब रायण विद्याधर दश्डकयन में से झल करके हर लेगया तब एकाकी सीता ने स्थपने धर्म की व शील इत की रहा सत्यापह के झिहंसामय तप से की। उसने रावण के यहां जाकर अञ्जपान त्याग दिया व नियम ले लिया कि जब तक मुक्ते श्री रामचन्द्रजी के कुशल-होम के समा-

चार नहीं मिलेंगे तब तक में उपवास करके आत्म चिंतन करूंगी व रावण जो उपसर्ग देगा सहन करूंगी। रावण ने अनेक लालच दिये परन्तु सीता जी का मन कुछ भी विकार युक्त नहीं हुआ। कुछ दिनों के बाद हनुमानजी पहुँचे व सीताजी से मिले। रामचन्द्र की कुशल ज्ञेम विदित हो गई तब उसने आहार पान किया। निरन्तर शीलधर्म की रज्ञा करती हुई रहती थी। उसकी सत्य प्रतिक्का के प्रताप से रावण का वध किया गया। लंका को विजय किया गया। सीता सानन्द शील धर्म की रज्ञा करती हुई अयोध्या में आ गई। सत्य व शील की विजय अहिंसामय सत्य प्रतिक्का से हो गई।

#### नीली सती की कथा--

प्राचीन लाइ देश वर्तमान गुजरात देश में भृगुक्च्छ नगर—
वर्तमान भड़ोंच नगर में एक जिनदत्त सेठ बड़े धर्मात्मा जैनी थे।
उनके एक पुत्री नीली थी। वह विदुषी, धर्मात्मा व श्रावक धर्म के
पालन में निपुण थी। यह रोज श्री जिनमन्दिर में पूजन करने
जाती थी। एक दूसरे सेठ के कुमार सागरदत्त ने देखा तो मोहित
हो गया व विवाह की कामना करने लगा। यह सागरदत्त बौद्ध
धर्मी था। जिनदत्त के यह नियम था कि में अपनी पुत्रो जैन को
ही विवाह गा। सागरदत्त ने व उसके कुटुम्ब ने नीली के
विवाह के लिये कपट से जिनधर्म धारण कर लिया। वे शावक के
नियम कपट से पालने लगे। कुछ दिन पीछ जिनदत्त से सागरदत्त के पिता ने कन्या नीली के विवाहने की इच्छा प्रगट की।
जिनदत्त ने सागरदत्त को जैनी जान कर नीली का विवाह कर
दिया। विवाह के पीछ सागरदत्त व कुटुम्ब जैन धर्म को छोड़ कर
बौद्ध धर्म साधन करने लगे। तब जिनदत्त व नीली को बहुत ही

में क्लेश हुन्या। परन्तु संतोष धारकर नीली घर में सर्व कर्तव्या करती थी। धर्म में जिनधर्म का साधन करती थी, पूजन जिन-मन्दिर में करती थी। मुनिदान देकर भोजन करती थी। सागर-दत्त के कुटम्ब ने बहुत चेष्टा की कि नीली बौद्धधर्मी हो जावे। जब नीली ने किसी भी तरह जैनधर्म को नहीं छोड़ा तो एक दिन उसकी सास ने कलक लगा दिया कि वह कुशील सेवन करती है।

जब नीली ने अपना दोष सुना तब वह दु. खित हुई और यह स्त्य प्रतिज्ञा की या सत्याप्रह किया कि जब तक यह मृहा दोष दूर नहोगा और मैं कुशीलों नहीं हूँ, शीलवती हूँ, ऐसी सिद्धि न होगी तब तक में अन्नपान प्रह्ण नहीं कहूँ गी। ऐसी प्रतिज्ञा लेकर वह जिनमन्दिर जी में जाकर बड़े शात भाव से श्री जिनप्रतिमा के सामने खड़े होकर आत्मध्यान करने लगी। उस शीलवती नारी के शील माहात्म्य से नगर रक्तक देव रात को नीली के पाम आया और कहने लगा—हे सती नगर के द्वार सब बढ कर देता हूँ व राजा को स्वप्न देता हूँ कि वे द्वार उसी स्त्री के पग के अगूठे लगने से खुलेंगे जो मन, वचन, काय से पूर्ण शीलवती होगी। तेरे बायें पग के लगने से द्वार खुलेंगे, तेरे शील की महिमा प्रगट होगी। देव ने ऐसा ही किया।

राजा ने स्वष्न को याद कर के आज्ञा दी कि नगर की स्त्रियां पग से द्वारों को खोलें अनेक स्त्रियों ने उद्यम किये। कपाट नहीं खुले। इतने में नीली को बुलाया गया। इसने बड़ी शांति से एामो-कार मंत्र पढ़कर जैसे ही अपना बायां पग लगाया, द्वार खुल पड़े। राजा प्रजा ने शील की महिमा देखकर नीली की बहुत स्तुति की। नीली के बीद्ध धर्मी कुटुम्ब ने श्रीर नगर के लोगों ने जैन धर्म धारण कर लिया। सत्यामह से नीली की विजय हुई। जहां कोई बलवान व श्रधिकारी निर्वल के साथ श्रन्याय व जुन्म करता हो यह सत्यामह का श्रिहंसामय तप बलवान का मद चूर्स करने को वश्र समान है।

## महात्मा गांघी

महात्मा गांधी ने ऋफिका में व भारत में इस सत्यांग्रह के तप से राज्यशासन द्वारा होता हुआ अनुचित वर्ताव रोका है व गरीबों का कष्ट मिटवाया है। गुजरात में वारहोती के किसानों को विजय इसी से हुई। कांग्रे स को गांधी जी ने यही मंत्र सिख-लाया जिससे लाखों भारतीयों ने हर्ष पूर्वक जेलयात्राएं की व ला-ठियों की मार सही।

स्त्रियों ने भी सत्याग्रह सेना बनाई व कष्ट सहे। स्वयं बदला लेने की शक्ति होने पर भी कष्ट देने वाले सिपाहियो पर शांत व इमा भाव रला जिस से कांग्रेस ने बृटिश राज्य नीतिक्कों पर व सारी दुनियां पर ऋपना प्रभाव जमाया। अब तो सारे देश में ही कांग्रेस का जनता राज्य है।

वास्तव में यह एक प्रकार का तप है। इस से विरोधी की आत्मा पिधल जाती है। जिन के भीतर कुछ भी विद्या व मनुष्यता है उन पर प्रभाव अवश्य पड़ता है। इस सत्याप्रह के युद्ध से कुछ लोगों की हानि होती है, बहुत की रचा होती है। एक तरफ कष्ट होता है, होनों तरफ नहीं होता है। शस्त्र युद्ध में दोनों तरफ हथि-यार चलते हैं। यदि विजय भी हो जावे तो भी हारने वासा है प नहीं छोड़ता है। फिर अवसर पाकर हो प भाव से युद्ध ठान लेता है। परस्पर शत्रुता की धारा चलती रहती है परन्तु इस अहिंसा-मय सत्याप्रह के युद्ध में जब अन्यायी का आत्मवस मुक जाता

है तब वह अन्याय निवारण कर देता है और स्वयं पछताता है कि मैंने वृथा ही अन्याय करके लोगों को कष्ट दिया। फिर वह सामने वालों का मित्र हो जाता है। परम्पर ज्ञमा व शांति का स्थापन हो जाता है। परस्पर हो व नहीं चलता है। इस लिये वहां पर किसी पर अन्याय होता हो व कष्ट पाने वालों का पछ सचा हो तो वहां बुढिमानों को विचारना चाहिए। यदि सममाने से काम सिद्ध न हो और अहिंसामय तप रूपी सत्यामह युद्ध से काम सिद्ध होता समभ में आता हो तो इस शस्त्र प्रयोग से विजय प्राप्त करने की चेष्टा करनी चाहिए। इस से एक तरफ की थोड़ी हानि है व सफलता होने पर विशेष लाभ है।

# वीर निर्वाण और दोपावली-

सन ई० से ४२७ साल, विक्रमी स० से ४७० वर्ष, राजा शक से ६०४ साल ४ महीने पहिले कार्तिक बदी १४, सोमवार और अमावास्या मंगलवार के बीच में प्रात.काल जब चौथे काल के समाप्त होने में तीन वर्ष सादे आठ महीने बाकी रह गये थे केवल ज्ञान के प्राप्त होने के २६ साल ४ महीने २० दिन बाद, ७१ वर्ष ३ महीने २४ दिन की आयु में भगवान महावीर ने मल्लों की पावापुर नगरी में निर्वाण प्राप्त किया। स्वर्ग के देवताओं ने उम अंधेरी रात्रि में रत्न वर्षा कर रोशनो को। जनता ने दीपक जला कर उत्साह मनाया। राजाओं ने वीर निर्वाण की र्यादगार में कार्तिक बदी १४ और अमावस दोनों रात्रियों को हरसाल दीपावली पर्व की स्थापना की उस समय म० महावीर की मान्यता बाह्मण, चित्रय, वैश्य और शुद्र चारों वर्ण वाले करते थे, इसलिय दीपावली के त्योहार को आज तक चारों वर्णों वाले बढ़े उत्साह के साथ मनाते हैं।

ग्रायं समाजी महर्षि स्वामी दयानन्द जी, सिक्ख छठे ग्रुर श्री हर-गोविन्द जी, हिन्दू श्री रामचन्द्र जी, जैनी वीर निर्वांश श्रीर महाराजा ग्रशोक की दिग्विजय को दीपावली का कारण बताते है। कुछ का विश्वास है कि राजा बलि की दान वीरता से प्रसन्न होकर विष्णु जी ने धनतेरस से तीन दिन का उत्सव मनाने के लिये दीपावली का त्यौहार ग्रारभ किया था ग्रीर कुछ का कथन है कि यमराज ने वर मागा था कि कार्तिक बदी १३ में दोज तक ५ दिन जो उत्सव मन।येगे उनकी श्रकान मत्य नहीं होगी। इसलिये दीपावली मनाई जाती है, परन्तु दीपावली एक प्राचीन त्योहार है। महर्षि स्वामी दयानन्द जी और छठे ग्रुरु श्री हरगोविन्द जी मे बहुत पहले में मनाया जाता है। श्री रामचन्द्र जी के ग्रयोध्या में लौटने की खुशी में दीपावली के ग्रारम्भ होने का उल्लेख रामायरा या किसी श्रीर प्राचीन हिन्दू ग्रथ मे नहीं मिलता। विष्णु जी तथा भ्रशोक दिग्विजय के कारण दीपावली का होना किमी ऐतिहासिक प्रमारा में सिद्ध नहीं होता। प्राचीन जैन ग्रयों में श्रवव्य कथन है कि-जब चौथे काल के समाप्त होने में तीन वर्ष साढे ग्राठ महीने रह गये थे तो कार्तिक की ग्रमावस्था के प्रात काल पावापर नगरी में भ० महावीन ने मोक्ष प्राप्त किया जिसके उपलक्ष में चारो प्रकार के देवताओं ने बड़ा उत्सव मनाया ग्रीर जहा तहाँ दीपक जलाये। जिनकी रोशनी मे मारा म्राकाश जगमगा उठा था । उसी दिन से माज तक श्री जिनेन्द्र महादीर के निर्वाण-कल्याण की भक्ति से प्रेरित होकर लोग हर साल भरत क्षेत्र में दिवाली का उत्सव मनाते हैं।

कार्तिक बदी चौदम और अमावस्या की रात्रि में भ० महावीर समस्त कर्मरूपी मल को दूर करके सिद्ध हुए, कर्म मल से शुद्धि के स्थान पर हम उस रात्रि को कूडा निकाल कर घरों की शुद्धि करते हैं। उसी दिन भ० महावीर के प्रथम गराघर इन्द्रभूति गौतम जी ने केवल ज्ञानरूपी लक्ष्मी प्राप्त की थी, जिसकी पूजा देवी तक ने की थी, उसके स्थान पर चंचल लक्ष्मी तथा गराश जी की पूजा होती है। गराश नाम गराघर का है। वीर समबगरण में मुनीश्वरो, कल्पवासी इन्द्राणियो, ग्राधिकाग्रो व श्रावि-कायो, ज्योतिषी देवो, कल्प निवासी देवो, विद्याधरो व मनुष्यो, सिह हरिए। श्रादि पशु, पक्षियो व तिर्यञ्जो के बैठ कर धर्म उपनेश सुनने के लिये १२ समाए होती है, उसके स्थान पर लीप-पोत कर लकीरे खीच कर कोठे बनाना और यहा मनुष्य और पशुप्रो ग्रादि के खिलौने रखना. वीर समवशरण का चित्र सीचने की चेष्टा करना है। म० महावीर वहा गन्धकुटी पर विराजमान होते हैं, उसके स्थान पर हम घरूण्डी (हटडी) रखते हैं। वीर निर्वाण के उत्सव मे देवों ने रतन बरसाये थे. उसके स्थान पर हम खील बताशे बाटते हैं। उस समय के राजा महाराजाओं ने वीर निर्वाण के उपलक्ष मे दीपक जलाकर उत्सव मनाया था, उसके स्थान पर हम दीपावली मनाते हैं। यह हो सकता है कि समावस्था की शुभ रात्रि में महर्षि स्वामी दयानन्द जी स्वर्ग पद्यारे, श्री रामचन्द्र जी अयोध्या लौटे या औरो के विश्वास के अनुसार और भी शुभ कार्य हुए हो, परन्तु इस पवित्र त्यौहार पर होने वाली क्रियासो सौर विचार पर्वक लोज करने से यही सिद्ध होता है कि दीपावली वीर-निर्वाण से ही उनकी यादगार में होने वाला पर्व है जैसे कि लोकमान्य प० बालगगाघरतिलक डा० रवीन्द्रनाथ टैगोर भ्रादि भ्रनेक ऐतिहासिक विद्वान स्वोकार करते हैं।

केवल दीपावली का त्यौहार ही नहीं, बल्कि भ० महावीर की स्मृति में सिक्के ढाले गये। वर्द्धमान नाम पर वर्षमान और वीर नाम पर वीर-भूमि नाम के नगर प्राज तक बगाल में प्रसिद्ध हैं। विदेह देश में भ० महावीर का भिषक विहार होने के कारण उस प्रान्त का नाम ही विहार प्रान्त पड गया। भारत के ऐतिहासिक युग में सब से पहला सम्बत, जो वीर-निर्वाण से भगले दिन ही कार्तिक सुदी १ से चालू करते हैं, भवस्य भ० महावीर के सन्मुख भारत निवासियों की श्रद्धा और मिक्त प्रकट करने वाला वीर-सम्बत् है। इस प्रकार से न केवल जैनो पर ही किन्तु भजनों पर भी श्री वर्द्धमान महावीर का गहरा प्रभाव पडा।

॥ ॐ शान्ति । शान्ति ।। शान्ति ।!। ॥

| दान कर                                      | ते हैं वहां कुछ                    | दो शब्द<br>वों व पारितोषकों में जहां<br>मदल द्वारा प्रकाशित शि | ताप्रद थाविक धीर |  |
|---------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------|--|
| सुरक्षित<br>सम्बक<br>जायेगा<br>मूह्य<br>बॉट | काल न                              | वोर सेवा मन्दि<br>पुस्तकालय<br>१६८) भू                         | <b>+</b> أ       |  |
| प्रव<br>की<br>मन<br>प्रय<br>जा              | लेखक म<br>शीर्षक <b>रू</b><br>खण्ड | शीर्षक सरक्षा प्रश्नहरू<br>खण्ड क्रम संस्था                    |                  |  |
|                                             | दिनांक                             | लेने वाले के हस्ताक्षर                                         | विगपसी का दिनाक  |  |

समस्त सदस्य जैन मित्र मंडल